
LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

1 

v. 20251116 

 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

2 

v. 20251116 

 

LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 
 

 

1. INTRODUCCIÓN ................................................................................................. 2 
2. TRES FORMAS DE CONSIDERAR EL DERECHO NATURAL ..................................... 5 
3. LA LEY NATURAL COMO “PARTICIPACIÓN” DEL HOMBRE EN LA LEY ETERNA .... 7 
4. CONTENIDO DE LA LEY NATURAL .................................................................... 13 
5. LEY NATURAL Y LEY POSITIVA ........................................................................ 14 
6. LA NATURALIDAD DEL MAL ............................................................................ 18 
7. CONTRASTE ENTRE SANTO TOMÁS Y KANT. ................................................... 19 

 

A. OBJETIVOS 

• Comprender las concepciones básicas sobre la ley natural: como libertad, 
como “código universal”, y como “participación en la ley eterna”. 

• Comprender la teoría tomista acerca de la ley natural como participación de la 
criatura racional en la ley eterna. 

• Comprender cómo Santo Tomás deriva la ley positiva desde la ley natural. 
• Conocer la relación de las inclinaciones naturales con la ley natural. 
• Conocer la teoría de Santo Tomás sobre el origen del mal moral. 
• Conocer la teoría de Kant sobre la ley natural. 

B. CONTENIDO 

1. INTRODUCCIÓN 
El iusnaturalismo es la corriente de pensamiento que defiende la existencia de un 

“derecho natural” y su influencia sobre el derecho positivo. Y puesto que hay diversas 
maneras de entender el “derecho natural”, hay tantos “iusnaturalismos” como 
concepciones acerca del derecho natural y su relación con el derecho positivo.  

Hoy en día, la mayoría de los manuales de Teoría y de Filosofía del Derecho suelen 
identificar “ley natural” con “derecho natural”, como si fueran expresiones equivalentes, 
aunque usan con mucha más frecuencia “derecho natural”. Estos manuales suelen 
presentar el “derecho natural” como una especie de código ético eterno y universal, 
supuestamente derivado de la naturaleza humana. Un derecho ideal al que debe aspirar el 
derecho positivo si quiere ser justo. 1  Advertimos ya al lector que esta imagen tan 

 

1 Por ejemplo, el filósofo del derecho más citado en lengua castellana, Manuel Atienza, escribe: «los 

autores iusnaturalistas, a lo largo de su historia milenaria, parecen haber estado de acuerdo en afirmar: 1) 

Que además y por encima del Derecho positivo (de la ley humana) existe un Derecho natural, esto es, un 

conjunto de normas y/o principios válidos para todos los tiempos y lugares. 2) Que el Derecho (positivo) 

solo es tal si concuerda (al menos en sus principios fundamentales) con el Derecho natural, es decir, si es 

justo». ATIENZA, Manuel, Introducción al derecho, Barcanovas, Barcelona, 1985, p. 43. Por su parte, 

Santiago Nino considera que «La concepción iusnaturalista puede caracterizarse diciendo que ella consiste 

en sostener conjuntamente estas dos tesis: a) Una tesis de filosofía ética que sostiene que hay principios 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

3 

v. 20251116 

extendida, no se corresponde con la filosofía de Santo Tomás ni con la de Aristóteles, 
como luego veremos.2  

 

morales y de justicia universalmente válidos y asequibles a la razón humana. b) Una tesis acerca de la 

definición del concepto de derecho según la cual un sistema normativo o una norma no pueden ser 

calificados como “jurídicos” si contradicen aquellos principios universales o de justicia». NINO, Carlos 

Santiago, Introducción al análisis del derecho, (1983) Planeta, Barcelona, 2013, p. 27-28. En la misma 

línea Antonio Enrique Pérez Luño, para quien el derecho natural evoca «unos principios emanados de la 

naturaleza humana en su radical integridad que sirven de criterio inspirador y límite crítico a todo derecho 

positivo». PÉREZ LUÑO, Antonio-Enrique, Teoría del derecho, Tecnos, Madrid, 1997, p. 70. En la misma 

línea, Gregorio Peces-Barba, para quien las características fundamentales del iusnaturalismo es la 

afirmación de dos órdenes jurídicos: el natural y el positivo, siendo el primero fundamento de la validez del 

segundo. PECES BARBA, Gregorio, Introducción a la Filosofía del Derecho, Debate, Madrid, 1983, pp. 

236-239. Otro de los filósofos del derecho más influyentes de España, Gregorio Robles, escribe «En el 

marco de pensamiento iusnaturalista, el Derecho valioso en sí mismo (esto es, el Derecho válido) es el 

Derecho natural, esto es, el Derecho que no tiene su origen en la voluntad o en el acuerdo humanos, sino 

que proviene de una instancia superior, llámese naturaleza o Dios, y expresa la idea de justicia, que el 

hombre no puede cambiar, ya que no depende de su voluntad y libre arbitrio». ROBLES, Gregorio, Teoría 

del derecho, Aranzadi, Cizur Menor, 2015, p. 332.  

2 No pocos autores, se refieren conjuntamente al iusnaturalismo de Santo Tomás y al de Aristóteles 

como si fueran casi lo mismo, y lo califican como iusnaturalismo “clásico” o “aristotélico-tomista”. Pero 

esto induce a error. Primero, porque la expresión “iusnaturalismo clásico” unas veces se emplea para 

referirse sólo a los autores precristianos, tanto griegos como latinos; y otras, incluye también a los autores 

cristianos en un arco de trece siglos (desde los padres de la Iglesia hasta los autores medievales, 

especialmente Santo Tomás). Y segundo, no es correcto identificar el iusnaturalismo de Aristóteles con el 

de Santo Tomás: ambos autores coinciden en su comprensión del derecho natural como aquello que es justo 

por naturaleza, pero no coinciden en la noción de ley natural. Para Santo Tomás, la ley natural es la 

participación del hombre en la ley eterna, y la ley eterna es la providencia divina que gobierna el universo. 

Sin embargo, Aristóteles desconoce la idea de la providencia divina, y, por tanto, la noción de ley eterna, 

que es esencial en la noción tomista de ley natural. En Aristóteles existe la noción de lo justo natural, y muy 

vagamente la de ley natural, a la que apenas se refiere. El pasaje más explícito de Aristóteles relativo a una 

ley natural, que él llama “ley común”, nos lo encontramos en el libro primero de la Retórica: «Llamo ley, 

de una parte, a la que es particular y, de otra, a la que es común. Particular es la que ha sido definida por 

cada pueblo en relación consigo mismo, y ésta es unas veces no escrita y otras veces escrita. Común, en 

cambio, es la conforme a la naturaleza; porque existe ciertamente algo —que todos adivinan— 

comúnmente justo o injusto por naturaleza, aunque no exista comunidad ni haya acuerdo entre los hombres, 

tal como, por ejemplo, lo muestra la Antígona de Sófocles, cuando dice que es de justicia, aunque esté 

prohibido, enterrar a Polinices, porque ello es justo por naturaleza». ARISTÓTELES, Retórica, L 1, cap. 

XIII, (1373b), cito de la traducción castellana realizada por Quintín Racionero y publicada por la editorial 

Gredos, Madrid, 1990 

La noción de ley natural de Aristóteles no es comparable con la de ley natural de Santo Tomás, que 

presupone la noción de ley eterna, pues para el Aquinate la ley natural no es sino la ley eterna en el hombre, 

lo cual presupone a su vez los conceptos de creación y providencia divinas. Aristóteles desconoce la noción 

de ley eterna precisamente porque desconoce la idea de creación del mundo. Cuál sea el motivo de tal 

desconocimiento es otra cuestión, que Ana Marta González explica del siguiente modo: «Lo que falta en la 

filosofía griega, una noción de Dios creador, obedece entre otras cosas a su insuficiente tratamiento de la 

voluntad. En efecto, si uno piensa que la voluntad, en la filosofía antigua, se reduce a deseo, y que el deseo, 

en la medida en que supone necesidad, implica que uno no es completo o perfecto en sí mismo, entonces no 

cabe pensar en atribuir voluntad a Dios. Tal cosa cambia cuando San Juan ofrece por vez primera la 

definición de Dios como amor. Ahora bien, si esta definición tiene en general sentido es sólo porque con 

ella no se habla de amor-deseo, sino de amor-donación. Y la donación, lejos de ser signo de carencia o 

imperfección, es signo de riqueza y plenitud de ser». GONZÁLEZ, Ana Marta, Claves de la ley natural, 

Rialp, Madrid, 2006, p. 97 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

4 

v. 20251116 

En el tema 4 vimos algunos argumentos que niegan la existencia del derecho natural, 
sobre todo entre quienes piensan que la naturaleza, también la humana, es fruto de una 
evolución de la materia en la que no hay detrás ningún diseño (ni, por tanto, diseñador) 
inteligente. De este modo, la naturaleza no sería normativa, porque la casualidad o el azar 
no pueden imponer sus regularidades casuales sobre un ser inteligente como es el hombre. 
De hecho, algunos creen que el ser humano puede ya, o podrá muy pronto, rediseñar la 
naturaleza por completo, empezando por la suya propia. Esto es el transhumanismo y en 
algún aspecto, algunas de las propuestas más radicales de la filosofía de género.3  

La filosofía de género se enfrenta con el iusnaturalismo porque entiende que la 
naturaleza corporal del hombre no es normativa, y por eso no tiene que condicionar la 
propia identidad. En cierta manera el yo se define con independencia del cuerpo, como si 
el cuerpo fuera el chasis de un yo previamente definido. Para esta perspectiva tampoco 
existiría estructuras naturales societarias, como la familia natural, con un padre y una 
madre. La familia es un concepto puramente cultural, no natural.4 Ante este panorama, las 
propuestas del iusnaturalismo, al menos las de Santo Tomás, son casi subversivas, y por 
supuesto contraculturales.5 

 

3 En este breve vídeo (seguir este enlace) se explica qué es el transhumanismo: El transhumanismo 

propone una visión del futuro en la que se puede y se debe modificar la naturaleza en beneficio de la 

humanidad. Con el avance de la biotecnología podremos prolongar indefinidamente nuestras vidas, incluso, 

lograr la inmortalidad terrenal; conseguiremos una inteligencia potentísima, y podremos provocar 

químicamente estados de felicidad que no logramos con nuestras acciones. Uno de los autores 

transhumanistas más conocidos es el judío Yuval Noah Harari. «Para superar la vejez y la desgracia —

escribe Harari— los humanos tendrán que adquirir antes el control divino de su propio sustrato biológico. 

Si llegamos a tener alguna vez el poder de eliminar la muerte y el dolor de nuestro sistema, es probable que 

el mismo poder baste para modificar nuestro sistema, prácticamente de cualquier manera que queramos, y 

manipular nuestros órganos, emociones e inteligencia de mil maneras diferentes». HARARI, Yuval Noah, 

Homo Deus: Breve historia del mañana, Debate, Madrid, 2016 (la V. O. hebrea es de 2015), p. 60. Esta 

obra es una secuela de su best seller anterior, Sapiens: De animales a dioses. 

4 Una de las máximas defensoras de la ideología de género, Sulamith Firestone, propugna la rebelión 

contra la naturaleza, especialmente contra lo que llama la “servidumbre de la maternidad” y propugna una 

abolicion de la distinción natural de sexos: «So that just as to assure elimination of economic classes 

requires the revolt of the underclass (the proletariat) and, in a temporary dictatorship, their seizure of the 

means of production, so to assure the elimination of sexual classes requires the revolt of the underclass 

(women) and the seizure of control of reproduction: not only the full restoration to women of ownership of 

their own bodies, but also their (temporary) seizure of control of human fertility - the new population 

biology as well as all the social institutions of child-bearing and child-rearing. And just as the end goal of 

socialist revolution was not only the elimination of the economic class privilege but of the economic class 

distinction itself, so the end goal of feminist revolution must be, unlike that of the first feminist movement, 

not just the elimination of male privilege but of the sex distinction itself: genital differences between human 

beings would no longer matter culturally. (A reversion to an unobstructed pansexuality - Freud’s 

'polymorphous perversity’ -would probably supersede hetero/homo/bi-sexuality)» Sulamith FIRESTONE, 

The Dialectic of sex: The Case for Feminist Revolution (1970), New York, Will William Morrow, 1970, p. 

19 

5 Esta es precisamente la tarea de la filosofía: servir un poco de aguijón para provocar la reflexión 

cuando parece que todos debemos pensar del mismo modo. En este sentido es muy recomendable leer el 

discurso del filósofo coreano Byung-Chul Han, pronunciado con motivo de su recepción del Premio 

Cervantes de Humanidades 2025, disponible en este enlace. Recomendamos mucho la lectura de este 

filósofo, que escribe de manera clara y directa, y porque hace un diagnóstico de la sociedad realmente 

provocador (por ejemplo, en el libro con el que saltó a la fama La sociedad del cansancio), pero también 

alentador, porque en publicaciones sucesivas propone medios para superar la crisis de la situación actual 

(ver aquí). 

https://youtu.be/AjCMCkzS_Zc?si=ifmp8CaEoa0qvZY0
https://www.fpa.es/es/premios-princesa-de-asturias/premiados/2025-byung-chul-han/?texto=discurso
https://play.google.com/store/books/details/Byung_Chul_Han_La_sociedad_del_cansancio?id=LHT5EAAAQBAJ
https://play.google.com/store/info/name/Byung_Chul_Han?id=0j_6h32


LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

5 

v. 20251116 

Podemos abordar el iusnaturalismo desde muy diversas perspectivas. Aquí vamos a 
seguir la filosofía iusnaturalista que mejor ha resistido el paso del tiempo, que es la de 
Santo Tomás, y hacia el final del tema, y en diálogo con él, veremos también, lo que 
pensaba Kant sobre el derecho natural.  

Puesto que Santo Tomás sí distingue entre ley natural y derecho natural, hemos 
titulado este tema “Ley natural”, porque a su teoría nos vamos a referir principalmente. 
Pero antes de poner el foco en el pensamiento del Aquinate, siguiendo el consejo de 
Aristóteles de preguntarnos qué es lo que entiende la mayoría de la gente con la expresión 
objeto de estudio, en este caso “ley natural”, diremos, como ya hemos dicho, que la 
mayoría lo identifica con el “derecho natural”, y por “derecho natural” entienden 
principalmente una de estas tres cosas: libertad, código, y “participación en la ley eterna”. 
Veamos esto con un poco más de atención. 

2. TRES FORMAS DE CONSIDERAR EL DERECHO NATURAL 

1. El derecho natural como libertad 

Junto a esa imagen del derecho natural como un orden de valores inmutables, está 
también la idea del derecho natural como libertad. Lo hemos visto en el tema sobre la 
filosofía de los derechos humanos. Lo más “natural” al hombre, explicaba Locke, es su 
libertad entendida como independencia. Según el autor inglés, los hombres nacen libres e 
iguales, y su libertad es el derecho natural más básico y fundamental, del que derivan 
todos los demás. La libertad o autonomía, desde esa perspectiva, es también el 
fundamento de la dignidad. El hombre es digno en la medida en que es soberano, libre, 
independiente, autónomo. Los derechos naturales son manifestaciones de la libertad, 
como especies suyas, por eso a los derechos fundamentales también se les llamó 
“libertades fundamentales”. Esta es la base del individualismo filosófico: el hombre pleno 
es el hombre independiente, autónomo, que es su estado natural originario. El estado civil 
que surge como fruto de la vida organizada y sometida a ley supone siempre una merma 
de libertades o derechos naturales, a cambio de seguridad principalmente. En el estado 
civil tenemos menos libertades, pero las que nos quedan están más protegidas. El derecho 
positivo se justifica precisamente para garantizar esas libertades naturales. Junto a Locke, 
surgen una serie de autores que postulan un hipotético estado de naturaleza de individuos 
solitarios, libres e iguales, que celebran un contrato en el que pierden parte de su libertad 
para tener a cambio una mayor protección en una sociedad organizada bajo un poder 
político.  

Si el derecho se identifica con la libertad, y la libertad, con la capacidad de decir en 
cualquier sentido, en el fondo se desvincula el derecho de la naturaleza material como 
realidad que procede y vincula al hombre. Por eso, este tipo de iusnaturalismo, que está 
en la base de la filosofía de los derechos humanos, como vimos en su momento, puede 
justificar cualquier cosa siempre que respete la autonomía de los hombres. Este 
iusnaturalismo en el fondo no requiere a Dios para nada, por mucho que se le invoque, 
como hacen por ejemplo Locke o Rousseau. 

Para el iusnaturalismo moderno la comunidad política sólo tiene un papel 
instrumental de protección de esas libertades originarias o derechos naturales. El Estado 
se reduce a una estructura instrumental al servicio de la autonomía o libertad de los 
individuos, al servicio de sus “derechos naturales”. El Estado no tiene otra función que la 
de garantizar y proteger esos “derechos” previos a la vida social. 

2. El derecho natural como “código universal y eterno” 

Junto a esta concepción del derecho como libertad, hay otra concepción, a la que nos 
hemos referido al principio de este tema, del derecho natural como un código de 
comportamiento humano que se deduce lógicamente a partir de evidencias racionales. Por 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

6 

v. 20251116 

ejemplo, todos los hombres, con independencia de si creen o no en Dios, perciben como 
algo obvio que tienen que decir la verdad, cumplir sus compromisos, respetar las cosas 
ajenas… porque forma parte de la estructura lógica de la comunicación humana. Es algo 
tan lógico como que dos más dos son cuatro. A partir de estas evidencias de 
comportamiento correcto se podría formular un código universal. El máximo exponente 
de esta forma de concebir el derecho natural fue Samuel Pufendorf.  

Samuel Pufendorf (1632-1694) ocupó la primera cátedra universitaria de Derecho 
Natural, creada para él en la universidad de Heidelberg. Se comprende a sí mismo como 
el fundador de esta nueva “ciencia”, considerada como una disciplina autónoma, 
independiente de las demás ciencias, una disciplina que se presenta con la finalidad de 
conocer y formular una código de conducta universal, válido para todos los hombres de 
todos los tiempos.6 La ciencia del derecho natural —pensaba Pufendorf— no entiende de 
religiones ni de tradiciones: sólo de razones universales, aceptables por cualquier persona 
con sentido común. La Biblia, por tanto, tampoco debe influir en el contenido de esta 
ciencia, igual que no influye en las matemáticas, en la física o en la lógica. Según 
Pufendorf, así como las verdades matemáticas se derivan de principios evidentes, así 
también los principios morales y las conclusiones que de ellos se extraen tienen una 
claridad similar en el entendimiento humano. Así, escribe Pufendor:  

«El conocimiento que considera lo que es bueno y malo en las acciones 

humanas, cuya parte principal nos hemos propuesto explicar, se basa en 

fundamentos tan seguros que de él pueden deducirse demostraciones genuinas 

capaces de producir una ciencia sólida. Sus conclusiones pueden derivarse 

con tanta certeza de principios distintos que no deja lugar a dudas. [escribía] 

Séneca, De los beneficios, libro VII, cap. I: “Todo lo que tiende a hacernos 

mejores o más felices, la naturaleza lo ha hecho evidente o fácilmente 

descubrible”».7  

Los principios de la ley natural, según Pufendorf, son tan evidentes para la mente 
racional como los axiomas de la geometría. Basta reflexionar sobre ellos para ver su 
verdad.  

«La ley natural, como las verdades matemáticas, se disciernen mediante el 

uso adecuado de la razón, y una vez percibidas estas verdades, poseen una 

necesidad y certeza que exigen un asentimiento universal». «Así como los 

axiomas de la geometría no dependen de la opinión humana, sino de la 

naturaleza del espacio mismo, así también los principios de la ley natural no 

dependen de los caprichos de los individuos, sino de la naturaleza racional de 

los seres humanos».8  

Con este objetivo surgió en el siglo XVII la moderna “ciencia del derecho natural”, 
que presumía de ser la corazón de toda ciencia jurídica. El derecho positivo no sería más 
que su expresión escrita. Se pretende construir racionalmente todo un sistema de normas 

 

6 La obra de Pufendorf, De iure naturae et gentium libri octo (1672) fue considerado el primer tratado 

sistemático y orgánico de derecho natural. Su otra obra, De officio hominis et civis iuxta legem naturalem, 

que Pufendorf publica diez años más tarde (1682) es una especie de compendio de su obra anterior. 

7 Cf. PUFENDORF, Samuel, De Iure Naturae et Gentium Libri Octo, L. I, C. II, § 3-5 

8 PUFENDORF, Samuel, De Officio Hominis et Civis, L. I, C. VI, § 5 y L. II, C. V, § 3). La traducción 

al castellano es nuestra. 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

7 

v. 20251116 

universales, un código ético definitivo. Los primeros códigos en Europa se presentaron 
como compendios de todos los preceptos naturales que debían regir las relaciones entre 
los hombres.  

De este modo, curiosamente, por la vía del racionalismo, se llegó al positivismo 
legalista. Es elocuente la afirmación de Cambacérès cuando presentó a la Convención el 
segundo proyecto de Código Civil para Francia: «nuestras leyes no serán sino el código 
de la naturaleza, sancionado por la razón y garantizado por la libertad».9 

3. El derecho (ley) natural como participación del hombre en la ley eterna  

La teoría del derecho natural como participación del hombre en la ley eterna es la 
teoría de Santo Tomás. Este iusnaturalismo es distinto de los dos anteriores. En primer 
lugar, porque Santo Tomás distingue entre derecho y ley natural, y, en segundo lugar, 
porque la noción de ley natural está íntimamente ligada a la de «ley eterna». Para Santo 
Tomás, la ley natural se define como la participación del hombre en la ley eterna. Y la 
ley eterna es la ley divina que gobierna el universo.  

Junto a estas tres formas, habría una cuarta, propia de Kant, que es la que tratamos en 
el último apartado de este tema. En realidad, Kant distingue completamente la ley natural 
y la ley moral, mientras que, como veremos a lo largo de este tema, para Santo Tomás la 
ley natural y la ley moral son lo mismo. 

3. LA LEY NATURAL COMO “PARTICIPACIÓN” DEL HOMBRE EN LA LEY ETERNA 
Santo Tomás define la ley natural como la participación de la criatura racional en la 

ley eterna. Para comprender bien esta definición, es preciso comprende qué entiende el 
Aquinate por “ley eterna” y qué entiende por “participación”. 

Qué significa “ley eterna” 

La ley eterna es una noción que nos encontramos ya en San Agustín, y no es otra cosa 
que la sabiduría divina que gobierna el universo entero. Según Agustín, la ley eterna es la 
ley por excelencia; las demás leyes lo son por participación en la ley eterna. La ley eterna 
es la ley de Dios que gobierna el mundo. Los irracionales (los animales, las plantas, el 
mar, los cielos...), al ser movidos directamente por Dios mediante la ley eterna, participan 
pasivamente en esta orden. Los hombres, en cambio, participan activa y 
responsablemente en la ley eterna, que conocen al conocerse a sí mismos y al contemplar 
el mundo que les rodea.10  

 

9 «Les lois ne sont que le code de la nature, sanctionné par la Raison et garanti par la Liberté». 

CAMBACÉRÈS, Jean-Jacques. “Rapport par le représentant Cambacérès sur le Code civil, lors de la 

séance du 23 fructidor an II (9 septembre 1794).”, en Archives parlementaires de 1787 à 1860 – Serie 

primera (1787-1799), tomo XCVII,  CNRS Éditions, Paris, 1993, pp. 36-48. 

10 San Agustín define la ley eterna con estas palabras: «La ley eterna es la razón o la voluntad de Dios 

que ordena conservar el orden natural y prohíbe perturbarlo» (De Libero Arbitrio, L. I, c. 6, §15). Y en De 

diversis quaestionibus, q. 53, añade a esa definición: “Est ergo lex aeterna, quae rectissime lex dicitur”, es 

decir, es la ley por excelencia, la que con toda propiedad merece llamarse ley. Tanto San Agustín, como 

luego Santo Tomás, se inspiran en el libro de los Salmos, especialmente en su Salmo 19,1–7, atribuido al 

Rey David, y escrito (este salmo, no los demás) hacia el siglo X a.C, donde el rey de Israel expresa con una 

gran profundidad y belleza el modo en que la sabiduría divina informa el mundo entero: «Los cielos 

cuentan la gloria de Dios, / el firmamento proclama la obra de sus manos; / el día al día le pasa el mensaje, / 

la noche a la noche se lo susurra. / Sin que hablen, sin que pronuncien, / sin que resuene su voz, / a toda la 

tierra alcanza su pregón / y hasta los límites del orbe su lenguaje. / Allí puso una tienda para el sol; / y él, 

como un esposo que sale de su alcoba, / se recrea, como un héroe, en su carrera. / Sale de un extremo del 

cielo, / y su órbita alcanza el otro extremo; / nada se sustrae a su calor. / La ley de Yahvé es perfecta, / hace 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

8 

v. 20251116 

Ley eterna, creación y providencia 

Santo Tomás explica que universo subsiste mientras es mantenido en la existencia por 
el Ser divino, de modo análogo a como una melodía se mantiene en vibración mientras 
está siendo interpretada por el músico. Si Dios dejara de pensar en el mundo, éste de 
desvanecería en la nada. La ley eterna es la misma providencia, esto es, el imperio o 
mandato divino por el que algo es dirigido a un fin según un orden preconcebido. Santo 
Tomás lo explica así en la Suma Teológica: 

«Pero como Dios causa el efecto del ser en las cosas, no sólo cuando por 

primera vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo conserven, 

a la manera como el sol está causando la iluminación del aire mientras éste 

tiene luz, síguese que ha de estar presente en lo que existe mientras tenga ser 

y según el modo como participe del ser».11 

Y todavía más claramente lo dice en su Compendio de Teología: 

«Dios, además de ser la causa de la acción de los agentes secundarios, lo 

es también de su ser; pero no hemos de considerar a Dios como si causara el 

ser de las cosas igual que un arquitecto es causa del ser de la casa, porque 

separado el arquitecto, la casa permanece. El arquitecto sólo es causa del ser 

de la casa porque causa el movimiento para que la casa sea. Este movimiento 

es la construcción de la casa, y, por esta razón, es directamente la causa de la 

construcción de la casa, construcción que cesaría si faltara el arquitecto. Dios, 

por el contrario, es directamente por Sí la causa del mismo ser, porque 

comunica el ser a todas las cosas, como el sol comunica la luz al aire y a los 

demás seres iluminados por él y así como para la conservación de la luz en el 

aire se requiere la iluminación permanente del sol, así para que todas las 

cosas se mantengan en su ser es necesario que dios les comunique 

incesantemente el ser. Por esta razón todas las cosas se refieren a Dios, no 

sólo en cuanto comienzan a ser, sino también porque son conservadas en el 

ser, como la obra [factum] se refiere a quien la está haciendo [faciens]. Y, 

puesto que la obra y el artífice deben estar unidos como el motor y el móvil, 

es necesario que Dios esté presente a todas las cosas en cuanto que tienen el 

 

revivir el alma; / el dictamen de Yahvé es veraz, / hace sabio al sencillo». También en el libro de la 

Sabiduría, escrito hacia el siglo I a.C., expresa también de qué modo la sabiduría divina gobierna el cosmos. 

Las ideas del libro de la Sabiduría se atribuyeron durante siglos al rey Salomón, considerado el más sabio 

de los hombres, aunque no está clara su autoría. Sobre esta sabiduría que gobierna el universo, dice: «Es 

reflejo de la luz eterna, espejo nítido de la actividad de Dios e imagen de su bondad. Siendo una sola, todo 

lo puede; sin cambiar en nada, renueva el universo, y, entrando en las almas buenas de cada generación, va 

haciendo amigos de Dios y profetas [que anuncian la verdad]; pues Dios ama sólo a quien convive con la 

sabiduría. Es más bella que el sol y que todas las constelaciones; comparada a la luz del día, sale ganando, 

pues a éste le releva la noche, mientras que a la sabiduría no le puede el mal. Alcanza con vigor de extremo 

a extremo y gobierna el universo con suavidad». Sab. 7,22–8,1. Este mismo libro describe cómo los 

egipcios, por atentar contra la vida de los judíos, se quedaron privados de la “luz” de la ley de Dios: «Los 

egipcios merecieron quedarse sin luz, esclavos de la oscuridad, por haber tenido presos a tus hijos, que 

tenían la misión de trasmitir al mundo la luz eterna de tu ley». Sab. 18,4  

11 DE AQUINO, Tomás, Suma Teológica, I, q. 8, a.1 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

9 

v. 20251116 

ser, pues el ser es lo más íntimo que hay en las cosas. Por ello, conviene que 

Dios esté en todas las cosas».12 

Esta ley eterna está impresa en todos los seres, también en el hombre. Pero el hombre 
es la única criatura del mundo material que tiene capacidad no sólo para comprender la 
ley que le gobierna, sino también para rechazarla o aceptarla. Una aceptación que se 
llama “participación” en sentido propio, porque no sólo consiste en decir que sí al 
designio de Dios sobre el hombre y el mundo, sino también en cooperar activamente con 
Dios en el gobierno de la naturaleza. Por eso, para Santo Tomás la ley eterna se prolonga 
en la ley natural, que es la que descubre el hombre cuando se hace participe del plan de 
Dios. La ley natural no es, por tanto, un simple “reflejo” de la ley eterna en el hombre, 
sino una participación real en el gobierno de Dios sobre el mundo; una participación en 
la que el hombre se hace en cierta manera colegislador con Dios en la marcha del 
universo.  

La ley eterna está en el hombre como en los demás animales, de forma pasiva, pero en 
cuanto criatura racional está también de forma activa. Esta forma activa de estar la ley en 
el hombre es su modo de “participar” en la providencia divina, y en esto consiste 
precisamente la ley natural. Es pasiva en el sentido de que el ser humano se encuentra 
«inclinado», atraído hacia la plenitud de su ser, así como hacia la de los demás (pues el 
ser humano es naturalmente solidario) y hacia la plenitud del mundo entero. ¿Quién no 
desea la salud, la vida, la belleza, el conocimiento, propio y ajeno, la amistad, la armonía 
de la naturaleza...? A partir de esta inclinación hacia el bien, el ser humano formula reglas 
de acción que no son más que medios para alcanzar esos fines. Así, la razón humana es 
fuente reguladora y preceptiva, creadora de la ley (la ley natural), de modo análogo a 
como lo es la sabiduría divina. Es cierto que todos los seres participan del ser divino por 
el mero hecho de existir, pero en los seres irracionales es una participación sólo pasiva, 
mientras que en el hombre es también activa, porque no sólo participa con su existencia 
en la existencia divina, sino también son su pensar y su querer, en el “pensar” y “querer” 
de Dios.13 

La naturalidad de la ley natural no queda por tanto reducida a mera pasividad, sino que 
presupone una actividad creadora por parte del hombre, actividad “legisladora” que se 
hace tanto más natural cuanto más virtuoso es el hombre. Las virtudes morales son como 
una segunda naturaleza, que perfeccionan la inclinación, haciendo que ciertos bienes 
adecuados al hombre se le presenten como naturales. Por eso la adquisición de la virtud 
es necesaria para que el bien humano se presente intuitivamente como tal.14  

 

12 DE AQUINO, Tomás, Compendio de Teología, § 130: 

13 Si Kant hubiera comprendido esta idea de Santo Tomás, muy probablemente hubiera formulado de 

otra forma toda su doctrina sobre el imperativo moral. La concepción moral de Tomás de Aquino y la de 

Kant representan dos modelos radicalmente distintos. Mientras, Santo Tomás concibe la ley moral como 

participación en la ley eterna, Kant la entiende como obediencia a una ley formal que la razón autónoma 

prescribe universalmente, independientemente de cualquier contenido natural o teológico. Lo veremos al 

final de este tema. 

14 Jaques Maritain, uno de los iusnaturalistas más célebres del siglo XX, puede inducir a confusión al 

insistir en que el conocimiento de la ley natural se produce por “connaturalidad”, o por “inclinación”. Lo 

cual es cierto en la mayoría de los casos. Lo que Maritain no dice, y es fundamental aclararlo, es que la ley 

natural se conoce por inclinación cuando la inclinación es virtuosa. Si no, la inclinación no nos lleva a 

conocer la ley natural. Es preciso añadir una referencia objetiva al bien. Por ejemplo, cuando escribe: 

«Afirmo que los juicios en los cuales la Ley Natural se manifiesta a la razón práctica, no derivan de un 

ejercicio conceptual, discursivo, racional, de la razón, sino que proceden de la connaturalidad o 

congenialidad, en virtud de la cual la inteligencia aprehende como bueno lo que concuerda con las 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

10 

v. 20251116 

La ley, toda ley, se constituye como un dictamen de la razón, y, en el caso de la ley 
natural, la materia sobre la que dictamina la razón humana toma como punto de 
referencia, en primer término, el orden objetivo de las inclinaciones naturales, y en 
segundo lugar, el orden impuesto en toda la naturaleza. La ley natural consiste 
propiamente en esta participación de la razón humana en la razón divina, que se 
manifiesta en que, a semejanza de la divina y cooperando con ella, el hombre es capaz de 
contribuir a la ordenación de todo —de uno mismo en primer lugar— hacia su fin. Por 
eso, Santo Tomás dice que el hombre es providente para sí y para los demás: 

«Siendo la ley regla y medida, puede, como ya se ha dicho (q.90 ad 1), 

existir de dos maneras: tal como se encuentra en el principio regulador y 

mensurante, y tal como está en lo regulado y medido. Ahora bien, el que algo 

se halle medido y regulado se debe a que participa de la medida y regla. Por 

tanto, como todas las cosas que se encuentran sometidas a la divina 

providencia están reguladas y medidas por la ley eterna, según consta por lo 

ya dicho (a.l), es manifiesto que participan en cierto modo de la ley eterna, a 

saber, en la medida en que, bajo la impronta de esta ley, se ven impulsados a 

sus actos y fines propios. Por otra parte, la criatura racional se encuentra 

sometida a la divina providencia de una manera muy superior a las demás, 

porque participa de la providencia como tal, y es providente para sí misma y 

para las demás cosas [la cursiva es nuestra]. Por lo mismo, hay también en 

ella una participación de la razón eterna en virtud de la cual se encuentra 

naturalmente inclinada a los actos y fines debidos. Y esta participación de la 

ley eterna en la criatura racional es lo que se llama ley natural. De aquí que el 

Salmista (Sal 4.6), tras haber cantado: Sacrificad un sacrificio de justicia, 

como si pensara en los que preguntan cuáles son las obras de justicia, añade: 

Muchos dicen: ¿quién nos mostrará el bien? Y responde: La luz de tu rostro, 

Señor, ha quedado impresa en nuestras mentes, como diciendo que la luz de 

la razón natural, por la que discernimos entre lo bueno y lo malo —que tal es 

el cometido de la ley— no es otra cosa que la impresión de la luz divina en 

nosotros. Es, pues, patente que la ley natural no es otra cosa que la 

participación de la ley eterna en la criatura racional».15 

En este texto que acabamos de citar conviene reparar en cuál es la respuesta que da 
Santo Tomás ante la pregunta “¿Quién nos mostrará el bien?, lo cual equivale a decir, 

 

inclinaciones esenciales de la naturaleza humana, y como malo lo que no concuerda con ellas». 

MARITAIN, Jacques: “Conocimiento por connaturalidad”, pronunciado en la en la conferencia de la 

Society of Metaphysics of America, el 24 de febrero de 1951, pp. 5 y 6. Otro autor que trata en profundidad 

el fundamento de este conocimiento por “connaturalidad”, aunque apenas use la expresión, es Alfredo 

CRUZ PRADOS, Deseo y verificación, Eunsa, Pamplona, 2015. 

15 DE AQUINO, Tomás, Suma Teológica, I-II, q. 91, a. 2. s. En otro lugar, Santo Tomás escribe: «Es 

imposible también que se le prive al alma del hombre de la luz del entendimiento agente por el que nos son 

conocidos los primeros principios en lo especulativo y en lo operativo. Esta luz pertenece a la naturaleza 

del alma, pues por ella es alma intelectual, a lo que se refiere el Salmo [Sal 4,6]: "La luz de tu rostro, Señor, 

está impresa en nosotros" que nos muestra ciertamente lo bueno; ésta es la respuesta a lo que había dicho 

[Sal 4,6]: "Muchos dicen: ¿quién nos muestra las cosas buenas?"» DE AQUINO, Tomás, De Veritate, q.16, 

a.3. s. y también en la misma obra cf. q.10, a.6. En este sentido, ver también DE AQUINO, Suma Teológica, 

I, q. 79, aa 3-5, y el Comentario de Santo Tomás al De Anima de Aristóteles, especialmente los capítulos 4 

a 8 del libro III del De Anima. 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

11 

v. 20251116 

“¿Cómo podemos conocer el bien?”. Y la respuesta es sorprendente: La luz de tu rostro, 
Señor, ha quedado impresa en nuestras mentes. ¿Qué significa esto? El rostro (en hebreo 
pānîm) en el contexto de la teología bíblica significa presencia cercana, benevolencia, 
intimidad, y la luz del rostro es la intensidad de su presencia; una presencia que ilumina 
el entendimiento humano y enciende el corazón en el deseo del bien. Por eso, Santo 
Tomás, añade que esa luz es la ley de Dios en nosotros,  que es su misma presencia, por 
la que discernimos entre lo bueno y lo malo.  

La ley natural y las inclinaciones humanas. Referencia a I-II, q. 94.a.2 s 

¿Por qué la ley está primero de forma pasiva impresa en el hombre? Santo Tomás lo 
dice claramente: “en la medida en que, bajo la impronta de esta ley, se ven impulsados a 
sus actos y fines propios”. El hombre, como los demás animales, se encuentra inclinado 
hacia determinados bienes, tales como es conservar su propia vida, conservar la especie 
humana, conocer la verdad, convivir en amistad con los demás hombres y con su propio 
Creador…  

El pasaje quizá más famoso de la historia del iusnaturalismo es aquel donde Santo 
Tomás se pregunta si los preceptos de la ley natural son uno o son varios, y responde 
diciendo que son varios porque son varias las inclinaciones del hombre. El interés de la 
respuesta que ahora vamos a transcribir reside, primero en que Santo Tomás deja claro 
que el precepto no es la inclinación, pero está íntimamente ligado a ella: las inclinaciones 
de la naturaleza nos ayudan a conocer lo que debemos hacer. Segundo, tiene especial 
interés porque Santo Tomás muestra de qué modo Dios mueve el universo, tanto el 
irracional como el racional, desde dentro de las criaturas mismas, imprimiendo en ellas 
ciertas inclinaciones hacia sus fines, y ordenando todas hacia un fin común. Y tercero, 
esta respuesta tiene interés, porque Santo Tomás no está hablando de “derecho naturales”, 
sino más bien de “preceptos” naturales, y por tanto de deberes naturales; lo cual muestra 
la gran distancia con el iusnaturalismo moderno de los “derechos naturales”.  

«Por otra parte, como el bien tiene razón de fin, y el mal, de lo contrario, 

se sigue que todo aquello a lo que el hombre se siente naturalmente inclinado 

lo aprehende la razón como bueno y, por ende, como algo que debe ser 

procurado, mientras que su contrario lo aprehende como mal y como algo a 

evitar. De aquí que el orden de los preceptos de la ley natural sea correlativo 

al orden de las inclinaciones naturales. Y así encontramos, ante todo, en el 

hombre una inclinación que le es común con todas las sustancias, consistente 

en que toda sustancia tiende por naturaleza a conservar su propio ser. Y de 

acuerdo con esta inclinación pertenece a la ley natural todo aquello que ayuda 

a la conservación de la vida humana e impide su destrucción. En segundo 

lugar, encontramos en el hombre una inclinación hacia bienes más 

determinados, según la naturaleza que tiene en común con los demás 

animales. Y a tenor de esta inclinación se consideran de ley natural las cosas 

que la naturaleza ha enseñado a todos los animales, tales como la conjunción 

de los sexos, la educación de los hijos y otras cosas semejantes. En tercer 

lugar, hay en el hombre una inclinación al bien correspondiente a la 

naturaleza racional, que es la suya propia, como es, por ejemplo, la 

inclinación natural a buscar la verdad acerca de Dios y a vivir en sociedad. Y, 

según esto, pertenece a la ley natural todo lo que atañe a esta inclinación, 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

12 

v. 20251116 

como evitar la ignorancia, respetar a los conciudadanos y todo lo demás 

relacionado con esto».16   

Santo Tomás concluye que los preceptos son varios porque a pesar de que hay una 
inclinación primordial en el hombre que informa todas las demás, que es la inclinación 
genérica al bien (que se expresa como el primer principio de la razón práctica), hay a su 
vez inclinaciones más específicas, unas en común con todos los seres, otras en común 
sólo con los animales irracionales, y otras específicas de la naturaleza racional. Estas 
inclinaciones a las que se refiere para fundar los preceptos (que no los derechos) están 
entre sí jerarquizadas y subordinadas a los fines específicamente humanos, entre los que 
destaca el vivir en sociedad y conocer la verdad sobre Dios. Es significativo que destaque 
estas dos, porque Santo Tomás tiene siempre presente que el fin último del hombre es un 
bien común, y que la realización humana es siempre comunitaria, incluida la relación con 
Dios.17 

Por qué la naturaleza obliga 

¿Por qué la naturaleza obliga? ¿Por qué “lo natural” es normativo? La respuesta que 
da Santo Tomás a esta cuestión presupone comprender antes qué significa estar obligado 
moralmente. Lo veíamos en el tema siete. Estar obligado a algo significa una cierta 
necesidad de hacer es algo. Etimológicamente, obligar es ligar o atar a alguien hacia algo. 
Y puesto que el hombre se siente inclinado con todo su ser hacia la plenitud de su forma 
(intelectual, física, moral), todo aquello que comprende como medio necesario para 
conseguir ese fin, lo percibe como obligatorio moralmente. La necesidad moral no deriva 
primariamente del deseo de evitar una sanción en caso de incumplimiento del deber. Es 
una necesidad que deriva de la necesidad del fin. Por eso, el fundamento de la obligación 
moral en Santo Tomás no es la norma, sino la forma; la forma humana a la que todos por 
naturaleza se hallan inclinados, pues nadie apetece ser deforme, salvo que sea un 
“degenerado” (degenerarse significa etimológicamente apartarse del linaje o carácter 
propio, esto es, perder humanidad). Y puesto que la forma de cada ser responde al diseño 
originario del Creador, que es quien define la naturaleza (lo que Dios hace en las criaturas 
es por eso mismo natural en ellas), ser fiel a la naturaleza, según Santo Tomás, es un 
deber moral. Por eso la naturaleza es normativa.18 Obrar contra la naturaleza es, para el 
Aquinate, obrar contra las cosas mismas. Obrar contra la naturaleza equivale a destruir la 

 

16 DE AQUINO, Tomás, Suma de Teología, I-II, q. 94, a.2, s.  

17 Ana Marta González en diversas publicaciones reflexiona sobre esta jerarquía de los preceptos. Por 

ejemplo, cuando escribe: «Existe, en efecto, una jerarquía que se da entre los bienes de cada una de esas 

tendencias, según la cual los bienes de la primera y la segunda inclinación han de referirse al contexto 

general de la vida humana, definido por los bienes propios de la tercera inclinación. Esto, en la práctica, se 

concreta en referir la propia acción al bien común. De una manera genérica nos referíamos a ello al hablar 

de la ley natural: pertenece al bien del individuo el referir su acción al bien común. Por eso, en la mente de 

Santo Tomás es precisamente la referencia al bien común lo que introduce una distinción esencial –no sólo 

accidental–, en la cualidad moral de determinadas acciones que, desde un punto de vista natural, son 

parecidas, tales como un asesinato o la tan polémica pena de muerte». GONZÁLEZ, Ana Marta, Moral, 

razón y naturaleza (1998), Eunsa, Pamplona 2006, p. 252. Y también trata esto mismo en Claves de La ley 

Natural, Rialp, Madrid, 2006, pp. 78 y sig. 

18 Cf. Suma Teológica, I-II q.94, a.5, ad.2 (in fine, donde dice: «también en el orden físico todo lo que 

Dios hace es en cierto modo natural»); y muy especialmente la solución a esta cuestión y la respuesta a la 

objeción 1: I, q.105, a.6 ad.1 (in fine), donde dice: «Así, pues, al provenir de Dios el orden existente en la 

naturaleza, si Él hace algo fuera de este orden, no va contra la naturaleza. A este propósito dice Agustín en 

XXVI Contra Faustum: “Le es natural a cada ser todo lo que hiciere en él aquel de quien procede todo 

modo, número y orden de la naturaleza”». 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

13 

v. 20251116 

naturaleza, que es un bien, y la privación de un bien es precisamente la definición del mal 
(sobre la naturaleza del mal nos detenemos un poco más adelante). 

4. CONTENIDO DE LA LEY NATURAL 
Puesto que la ley natural es la expresión de las reglas de acción para conseguir la 

plenitud de la forma humana, todas aquellas acciones que sean necesarias para conseguir 
dicha plenitud, son reglas de ley natural. Es por tanto desde la determinación del fin como 
se averiguan y determinan los medios para conseguirlo. En el ámbito del obrar los fines 
son los principios, porque según sea lo que deseamos conseguir, establecemos los medios 
para alcanzarlo. Por eso, siempre que hablamos de principios morales estamos en cierta 
manera hablando de los fines hacia los que nos disponen y en los que se fundan dichos 
principios. O, mejor dicho, los principios morales son la expresión de los fines, que serán 
tanto más fundamentales, cuanto más últimos sean los fines.19 

Para establecer el contenido básico de la ley natural, Santo Tomás parte de dos 
fuentes de conocimiento: la vía de la naturaleza y la vía de la revelación divina, 
expresada principalmente en la Sagrada Escritura. Dos fuentes de conocimiento que 
combina en el mismo razonamiento. La vía de la naturaleza ya la hemos visto en parte, al 
hablar de las inclinaciones. La vía de la Revelación la expresa de muchas maneras, pero 
especialmente cuando enseña que los diez mandamientos son la expresión más clara del 
contenido de la ley natural.  

Cuando Santo Tomás aborda las razones del orden y forma de los preceptos del 
Decálogo —paradigma de toda ley, suele repetir—, nos dice que su disposición responde 
al proceso de generación por el cual el hombre se hace bueno. En primer lugar, deja muy 
claro que el quicio de todo el orden moral radica en la recta disposición de la voluntad 
humana hacia su fin último, que es Dios mismo, sin el cual la moral está como 
desquiciada.20 Por tanto, para Santo Tomás, la recta disposición del hombre hacia su 
Creador es el fundamento último de la vida moral, y de toda la ley natural. En segundo 
lugar, explica la jerarquía de los preceptos del Decálogo. Santo Tomás enseña que los 
diez mandamientos están ordenados de más a menos importante, y en cierta manera 
siendo los primeros los fines de los siguienes. Y lo explica del siguiente modo: puesto 
que la vida del hombre tiene como fin la sociedad con Dios, lo primero es disponerse 
adecuadamente hacia Dios, y dentro de esta relación con Dios, más importante es la 
lealtad (1er mandamiento), luego la reverencia (2º mandamiento), y por último el servicio 
(3er mandamiento). Después están los preceptos que nos ordenan hacia nuestro prójimo, y 
lo más grave es el desorden hacia las personas de quien se es más deudor: los padres (4º 
mandamiento); y respecto a los demás, es más grave el pecado de obra que el de palabra, 
y el de palabra más que el de pensamiento (8º y 9º mandamientos). Y dentro de los 

 

19 Cf. POOLE, Diego, “Grisez y los primeros principios de la Ley Natural”, en Persona y Derecho, nº. 

52 (January), pp. 339-93. Disponible en este enlace. 

20 Esta idea la encontramos en su respuesta a la pregunta "sobre si el primer precepto del decálogo 

estaba debidamente promulgado". «Es propio de la ley hacer buenos a los hombres. Y por eso es 

conveniente que los preceptos de la ley se ordenen según el orden de generación, por el cual el hombre se 

va haciendo bueno. Y en el orden de generación hay que tener en cuenta dos aspectos: primero, que se 

forme en primer lugar la parte principal, como en la generación del animal lo primero que se forma es el 

corazón, y al edificar una casa, lo primero son los cimientos. Y en la bondad del alma, la parte principal es 

la bondad de la voluntad, por la que el hombre usa bien de cualquier otra bondad. Ahora bien: la bondad de 

la voluntad se mide por su objeto, que es el fin. Por eso fue necesario poner en primer lugar en el hombre, 

que por la ley iba a ser formado en la virtud, como una especie de fundamento de la religión, por la cual se 

ordena debidamente a Dios, que es el fin último de la voluntad humana. (…)». DE AQUINO, Tomás, Suma 

Teológica, II-II, q.122, a.2, s,  

https://revistas.unav.edu/index.php/persona-y-derecho/article/view/32493/27758


LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

14 

v. 20251116 

pecados de obra, es más grave el homicidio (5º mandamiento) que el adulterio (6º 
mandamiento), y el adulterio más grave que el hurto (7º mandamiento): 

«Los preceptos del decálogo versan sobre aquellas cosas que presto se ofrecen 
a la mente humana. Ahora bien, es evidente que tanto una cosa es más pronto 
aceptada por la razón cuanto su contraria es más grave y más se opone a la misma 
razón. Y como el orden de la razón toma su principio del fin, resulta más contra 
razón que el hombre no guarde el debido orden con relación a su fin. Pues el fin 
de la vida humana es la sociedad con Dios, y así primero debieron ordenarse los 
preceptos del decálogo por los que el hombre se ordena a Dios, puesto que su 
contrario es gravísimo. Así como en un ejército, que se subordina al general en 
jefe como a su fin, ante todo el soldado debe subordinarse al general, y la 
insubordinación contra éste es gravísima; secundariamente debe someterse 
también a los otros oficiales.  

» Entre los preceptos que ordenan al hombre a Dios, ocupa el primer lugar el 
que impone al hombre la fidelidad a Dios y excluye toda relación con sus 
enemigos; el segundo, el que le prescribe la reverencia a Dios; el tercero, el que 
señala el servicio que debe prestarle. Mayor crimen es en el ejército la deslealtad 
del soldado que pacta con el enemigo que el que falta al respecto a su general, y 
esto es más grave que una simple negligencia en el tratamiento.  

 » De los preceptos que miran al prójimo, es evidente que más repugna a la 
razón y es más grave pecado el desorden contra las personas de quien es más 
deudor. Por eso, de los preceptos que miran al prójimo se pone ante todo el que 
toca a los padres.  

En los otros preceptos también es manifiesto el orden, atendiendo a la gravedad 
de los pecados, pues más grave es el pecado de obra que el de palabra, y más el de 
palabra que el de pensamiento. Y, entre los pecados de obra, más grave es el 
homicidio, por el que se priva a un hombre de la vida, que el adulterio, por el que 
se introduce la duda sobre la legitimidad de la prole que ha de nacer; y el adulterio 
es más grave que el hurto, por el que se priva de los bienes materiales».21  

El contenido de la ley natural se va desplegando desde el fin último. Todos aquellos 
fines que no sean el fin último pueden ser medios hacia el fin último, y si no conducen de 
alguna manera hacia el fin último, no son fines legítimos moralmente. La estructura del 
razonamiento práctico es precisamente la de una deliberación entre medios para 
conseguir fines. Cuando los medios se presentan como necesarios en todo caso y para 
todos los hombres de cara a conseguir el fin último, entonces decimos que dichos medios 
son de ley natural. Santo Tomás explica esto al exponer de qué modo se deriva la ley 
positiva de la ley natural. 

5. LEY NATURAL Y LEY POSITIVA 

Distinción entre ambas leyes 

Si entendemos por ley positiva aquella que hacemos los hombre, y que habitualmente 
publicamos por escrito, es obvio que la ley positiva contiene muchas prescripciones que 
son también de ley natural. Pero, la distinción esencial entre ambas leyes no que una (la 
natural) no esté escrita, y la otra (la positiva) sí. La distinción esencial es que la ley 
natural tiene fuerza de obligar con independencia de que esté escrita. Mientras que la ley 
positiva obliga sólo en la medida en que esté promulgada por el legislador humano.  

 

21 DE AQUINO, Suma Teológica, I-II, q.100, a.6, s.  



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

15 

v. 20251116 

Pero recordemos una idea que vimos en el tema siete. Decir que la ley positiva obliga 
porque está promulgada por el legislador humano no significa que obligue sólo por su 
fuerza coercitiva, sino porque en él hemos confiado la toma de decisiones en orden al 
bien común. Y entre esas decisiones hay muchas que podrían ser de una manera o de otra. 
Por ejemplo, en caso de una inundación provocada por lluvias torrenciales, el alcalde 
puede ordenar unas medidas como evacuar la ciudad, o subir a los pisos más altos, o 
prohibir los desplazamientos… Cualquiera de esas medidas, según las circunstancias, 
pueden ser oportunas, aunque sean incompatibles entre ellas, pero una vez decididas, 
todos debemos moralmente obedecer, porque si no hay coordinación, el caos y la 
desgracia podrían ser mucho mayores. Vemos, por tanto, que hay normas contingentes, 
que no derivan con necesidad de nuestro fin natural, sino de situación concreta de cada 
momento. Estas son propiamente las normas de derecho positivo. Aunque obviamente, el 
derecho positivo también recoge expresamente exigencias del derecho natural. 

Derivación de la ley positiva por conclusión y por determinación 

Cuando Santo Tomás explica que qué modo deriva la ley positiva de la ley natural, lo 
hace con el argumento de la necesidad. Lo que es necesario universalmente para alcanzar 
el fin de nuestra vida, es de ley natural. Y lo que es contingente, esto es, lo que puede ser 
de diversas maneras para conseguir el fin, una vez determinado un modo por el 
gobernante, entonces es de ley positiva.  

Puesto que lo que es necesario en todas partes y en todo caso para conseguir el fin 
último, preexiste a nuestras preferencias, su conocimiento es especulativo, no práctico, 
porque nosotros sólo concluimos, no “decidimos” lo que hay que hacer. Por eso Santo 
Tomás dice que unos principios de ley natural se derivan del conocimiento del fin último, 
por vía “de conclusión”, no de “determinación”, es decir, por vía de puro conocimiento 
sin que el legislador “decida” nada de su contenido. En cambio, aquello que pudiendo ser 
muchas maneras igualmente legítimas para conseguir el fin, una vez fijado por el 
legislador, es una “determinación”, una elección del legislador. Por ejemplo, la ley 
natural exige ser fiel a la palabra dada, pero la determinación de la forma de los acuerdos 
o el establecimiento de indemnizaciones en caso de incumplimiento, son materias 
exclusivas de la ley humana 

También puede darse el caso de que en una misma ley positiva se den elementos 
derivados en parte por conclusión y en parte por determinación de la ley natural. Es claro, 
por ejemplo, que el castigo del homicidio se concluye de los primeros principios de la ley 
natural, de tal modo que dicho castigo es «natural», porque sin sancionar los delitos es 
imposible la convivencia, pero no la concreta pena que corresponda al homicida, que es 
algo a determinar según un criterio prudencial. 

Como mejor se puede comprender esta diversa derivación de los preceptos por vía de 
determinación o por vía de conclusión es acudiendo al art. 11 de la q. 100 de la I-II, 
donde Santo Tomás se pregunta si era conveniente que la Ley Antigua (que es ley escrita) 
distinguiera otros preceptos morales además de los del Decálogo. Se trata de una cuestión 
que ha sido un poco marginada por la reflexión iusfilosófica, quizá porque aparentemente 
sólo trata de una cuestión de derecho divino positivo, referente a la legislación mosaica. 
Pero es importante para el iusnaturalismo, porque en ningún pasaje del corpus tomista se 
explica con más detalle la clasificación de los principios de la ley natural y de qué modo 
derivan unos de otros. El Aquinate toma como punto de referencia los preceptos del 
Decálogo, convencido de que éstos constituyen la expresión más lograda de los principios 
fundamentales de la ley natural. En ese artículo Santo Tomás explica que a partir de los 
preceptos del Decálogo (que son preceptos morales naturales) se derivan por vía de 
determinación los preceptos judiciales y ceremoniales; y por vía de conclusión, otros 
preceptos morales. Los preceptos ceremoniales “determinan” el sentido de los morales en 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

16 

v. 20251116 

lo que dice relación con Dios (por ejemplo, sobre cómo ha de ser el Templo, las formas 
de culto, etc); mientras que los judiciales “determinan” el sentido de los preceptos 
morales en lo que mira a las relaciones con el prójimo (estableciendo penas a los delitos, 
etc). Tanto los preceptos del Decálogo como los preceptos morales que de él se derivan, 
son preceptos de ley natural, y por tanto, obligan aunque no hubiera ley positiva. En 

cambio, los preceptos judiciales y ceremoniales sólo obligan porque únicamente existen 
en cuanto son formulados por el legislador.  

 

En la cita que reproducimos a continuación Santo Tomás nos muestra una 
clasificación general de los preceptos de la ley natural, y nos hace ver que la derivación 
de la ley positiva a partir de la ley natural es una cuestión que, en parte, coincide con el 
mismo desplegarse de la ley natural.  

«Los preceptos judiciales y ceremoniales sólo tienen fuerza de obligar por su 
institución, pues antes de ésta no importaba que una cosa se hiciera de esta o de 
aquella manera. Mas los preceptos morales tienen su fuerza obligatoria de la 
misma razón natural, y aunque jamás sean establecidos por la ley. De éstos, unos 
son comunísimos y tan evidentes que no necesitan de promulgación, como son los 
preceptos del amor de Dios y del prójimo y otros tales, que son fines de los otros 
preceptos, como se dijo anteriormente. Acerca de éstos no cabe error en el juicio 
de la razón. Otros hay que son más concretos, pero cuya razón el mismo pueblo al 
instante y con facilidad alcanza a ver; pero como en ellos pueden aún errar 
algunos, por esto necesitan de promulgación. Tales son los preceptos del decálogo. 
Otros hay cuya razón no a todos es manifiesta, sino sólo a los sabios, y éstos han 
sido añadidos al decálogo y dados por Dios al pueblo por mediación de Moisés y 
Aarón.  

» Mas porque los preceptos que son de suyo evidentes, son medios para 
conocer los que no lo son, por esto los preceptos añadidos al decálogo se reducen 
a los de éste a modo de suplemento. Así, por ejemplo, al primer precepto, que 
prohíbe el culto de los otros dioses, se añaden otros preceptos que prohíben cosas 
ordenadas al culto de los ídolos, como se ve en Dt 18,10ss: No haya en medio de 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

17 

v. 20251116 

ti quien haga pasar por el fuego su hijo o una hija, ni quien se dé a la adivinación, 
ni a la magia, ni a hechicerías, ni quien consulte a encantadores, etc. El segundo 
precepto prohíbe el perjurio, al que se añade la prohibición de la blasfemia en Lev 
24,15 y de las doctrinas falsas en Dt 13. Al precepto tercero se añaden todos los 
preceptos ceremoniales. Al cuarto, que manda honrar a los padres, se añade el de 
honrar a los ancianos, según se lee en Lev 19,32: Álzate ante una cabeza blanca y 
honra la persona del anciano, y en general todos los preceptos que inducen a 
respetar a los mayores o a prestar favores, sea a los iguales, sea a los menores. Al 
quinto precepto, que prohíbe el homicidio, se añade la prohibición del odio o de 
cualquier atentado contra el prójimo, según aquello de Lev 19,16: No depongas 
contra la sangre de tu prójimo. Asimismo, la prohibición del odio fraterno (ib., 
v.17): No aborrezcas a tu hermano en tu corazón. Al sexto precepto, en que se 
condena el adulterio, se añade la prohibición del meretricio, según Dt 23,17: No 
habrá prostituta entre las hijas de Israel, ni prostituto entre los hijos de Israel. Y 
asimismo se prohíbe el vicio contra naturaleza, según Lev 18,22ss: No te 
ayuntarás con hombre como con mujer; ni te ayuntarás con bestia.  

» Al séptimo precepto, que condena el hurto, se añade la prohibición de la 
usura, según el Dt 23,19: No darás a usura a tu hermano; y la prohibición del 
fraude, según el Dt 25,13: No tendrás en tu bolsa pesa grande y pesa chica, y en 
general todo cuanto tiende a cohibir la calumnia y la rapiña. En el octavo precepto, 
que prohíbe el falso testimonio, se añade la prohibición del juicio falso, según Ex 
23,2: No te unas a los impíos para testificar en falso, No te dejes arrastrar al mal 
por la muchedumbre; la prohibición de la mentira (ib., v.7): Huye de toda 
mentira; la prohibición de la detracción, según Lev 19,6: No vayas sembrando la 
difamación entre el pueblo. A los otros dos preceptos no se hace adición alguna, 
por cuanto en ellos la prohibición de la codicia es universal.».22 

De todo lo dicho se deduce que, para Santo Tomás, la ley natural no se halla en un 
mundo distinto y aparte de la ley positiva, ni es un deber ser utópico o inalcanzable, sino 
que “vive” en y vivifica a la ley positiva. 

Cuánto de la ley moral natural puede prescribir la ley positiva.  

Cuando estudiábamos la diferencia entre ética y derecho, veíamos que la ley moral, 
que en Santo Tomás es lo mismo que la ley natural, es la expresión normativa de las 
condiciones para que el ser humano alcance la plenitud de su forma, es decir, para que 
llegue a ser completamente humano. Decíamos también que la ley positiva tiene un 
ámbito mucho más restringido: establece sólo aquellas pautas de comportamiento 
necesarias para preservar una pacífica convivencia entre los ciudadanos. El ámbito de la 
ley natural abarca toda acción humana voluntaria, aunque no tenga una inmediata 
repercusión social. La ley positiva, en cambio, se refiere sólo a los actos exteriores que 
afectan más gravemente a otras personas. Es cierto que cuanto más desarrollada está una 
comunidad política (moral, cultural y económicamente), tanto más puede exigir 
comportamientos que en otras comunidades no serían posibles, aunque sólo sea por falta 
de medios, como por ejemplo reciclar los residuos. La ley, sin abdicar de su carácter 
pedagógico, debe limitarse a exigir lo que de modo razonable los hombres de una 
sociedad están en condiciones de hacer, según los tiempos y el estado moral en que se 
hallen. Por eso, a veces la ley debe tolerar ciertos males, porque si se quisiesen extirpar, 
causarían mayores males (como en algunos lugares, la prostitución o el consumo de 
algunos productos perjudiciales para la salud). Esta reflexión nos lleva de la mano a la 
cuestión de la tolerancia: qué tolerar y qué no tolerar. O la cuestión de si es cierto que 

 

22 DE AQUINO, Suma Teológica, I-II q.100, a.11, s. 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

18 

v. 20251116 

cuanto más tolerante sea una sociedad, tanto mejor, etc. Cuestiones que no vamos a 
desarrollar en este tema.  

6. LA NATURALIDAD DEL MAL 
La experiencia moral, la psicología y la filosofía coinciden en que el ser humano busca 

el bien propio y ajeno, mejor dicho, comprende que el bien propio también es el bien 
ajeno, pero también experimenta la fragilidad y un cierto desorden en sus apetitos, que a 
veces, incluso en personas con formación, se imponen sobre su razón, provocando el 
conflicto y a veces el crimen. Esta ambivalencia de la condición humana, en la que junto 
a la tendencia solidaria convive una cierta maldad, es un tema recurrente en la filosofía, 
en la teología, la psicología, en el cine (pensemos por ejemplo en el Señor de los Anillos 
en la Guerra de las Galaxias) incluso en el arte, y por supuesto, en la ciencia jurídica. Es 
la cuestión del mal y de la maldad en el hombre. ¿Existe una maldad natural en el 
hombre? Plantear esta cuestión sigue siendo relevante si queremos explicar por qué el 
bien exige formación, cooperación y leyes, y por qué la moralidad no puede fundarse en 
la suposición de una espontánea rectitud natural. 

Una herida en la naturaleza humana, que le hace más costoso el bien 

De muchas maneras se puede abordar el estudio de la inclinación al mal. Veamos cómo 
lo explica el Aquinate. Desde la visión de Santo Tomás, y en general desde la 
cosmovisión cristiana, en el hombre hay principalmente una inclinación hacia el bien que 
inspira todo su obrar. Pero también hay una herida persistente en su naturaleza, que Santo 
Tomás, y el cristianismo en general, explican con la historia del pecado original, como 
una herida en la naturaleza humana, sin la cual el sometimiento natural del hombre a la 
voluntad de Dios, y por tanto al bien, y la consiguiente sumisión, también natural, de las 
potencias del hombre al imperio de su razón serían perfectas. 23  Esta herida de la 
naturaleza humana no supone corrupción ni incapacidad para lograr el fin, sino solamente 
debilidad. Santo Tomás explica que el hombre puede suplir esta debilidad con la ayuda de 
Dios y con un esfuerzo adicional, que los clásicos llamaban ascesis, que significa 
ejercicio. Por eso es también natural en el hombre en su estado actual esforzarse, 
contrariando sus apetitos desordenados, para ser mejor persona.  

La connaturalidad con el mal como consecuencia del vicio y del temperamento con el 
que se nace  

Junto a esta debilidad de la naturaleza, común a todos los hombres, que hace costoso el 
sometimiento de los apetitos inferiores al orden de la razón, están las malas costumbres 
adquiridas por cada persona, que influyen sobre el carácter, y también una cierta 
disposición genética que configura el temperamento de cada uno. Los hábitos adquiridos, 
buenos o malos, son como una segunda naturaleza que predispone a cada persona a 
ciertas acciones buenas o malas. Por eso, a una persona viciosa le resulta “natural” el acto 
inmoral. Los vicios se adquieren no sólo por la repetición de actos inmorales, sino 
también por el influjo de una mala educación, y en general, del entorno en que uno se 
mueve, que pueden confirmar el asentimiento de la voluntad al mal. Cada decisión va 

 

23 Cf. DE AQUINO, Tomás, Suma Teológica, I-II q.82, a.3. En el Compendio de Teología, en el 

capítulo 192 titulado “Del efecto que siguió a la culpa en cuanto a la rebelión de las cosas inferiores a la 

razón”, Tomás escribe: «Como toda la integridad del armonioso estado de que hemos hablado era 

producida por la sumisión de la voluntad humana a Dios, al rebelarse el hombre perdió la perfecta sumisión 

de las fuerzas inferiores a la razón y del cuerpo al alma; y por consiguiente, el hombre sintió en el apetito 

sensitivo inferior los movimientos desordenados de la concupiscencia, de la ira y de las otras pasiones 

contrarias a la razón misma, que la oscurecen la mayor parte de las veces y la perturban en sus facultades».  



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

19 

v. 20251116 

consolidando una cierta inclinación en la persona y la educación va facilitando esa 
configuración del carácter. Junto al modo de vivir y la educación recibida, en la forja de 
las inclinaciones personales existe también el temperamento con el que se nace, que 
depende ya de la genética propia de cada individuo. En casos excepcionales, el 
temperamento puede disponer hacia determinados comportamientos inmorales y, por eso, 
ser en cierto modo “actos naturales” para quien los realiza.24 

7. CONTRASTE ENTRE SANTO TOMÁS Y KANT. 
Santo Tomás no entiende lo natural como lo entiende Kant, como lo necesario y 

contrapuesto a la libertad. Para Kant la naturaleza es el mundo de la necesidad, 
contrapuesto al mundo moral, que es el “reino de la libertad”.25 Para Kant, lo natural es el 
conjunto de fenómenos predeterminados completamente independientes de la libertad 
humana. La libertad, por contraste, según Kant, es la capacidad de actuar sin estar 
determinado por inclinaciones sensibles o causas naturales.26  

Kant comprende la naturaleza en clave mecanicista, como un fenómeno empírico o 
fáctico movido sólo por un impulso inicial (causalidad eficiente). En cambio, santo 
Tomás (y, todavía más, Aristóteles) tiene una visión biológica de la naturaleza, donde los 
seres se mueven a sí mismos atraídos por el fin y no sólo impulsados por una causa 
eficiente.27 La concepción kantiana de la naturaleza como un gran mecanismo regido por 
la ley de la necesidad será la visión dominante de la naturaleza en los filósofos 
posteriores hasta nuestros días. Y esta concepción forma un prejuicio que hace más difícil 
comprender a Santo Tomás. 

A diferencia de Santo Tomás, en Kant la ley moral y la ley natural se presentan como 
realidades contrapuestas, cuando para Santo Tomás, ley natural y ley moral son lo mismo. 

 

24 En este sentido, escribe Santo Tomás: «Porque acontece corromperse en algún individuo alguno de 

los principios naturales de la especie, y así, lo que es contra la naturaleza de la especie llega a ser natural 

accidentalmente a tal individuo, como es natural al agua que ha sido calentada el que caliente. Así, pues, 

sucede que lo que es contra la naturaleza del hombre, ya en cuanto a la razón, ya en cuanto a la 

conservación del cuerpo, se hace connatural a un determinado hombre a causa de alguna corrupción natural 

existente en él. Esta corrupción puede ser, o por parte del cuerpo, bien por enfermedad, como a los que 

tienen fiebre las cosas dulces les parecen amargas, y a la inversa; o bien a causa de la mala complexión, 

como algunos se deleitan comiendo tierra o carbón o algunas cosas similares; o también por parte del alma, 

como algunos, por costumbre, se deleitan en comer hombres o en el coito con bestias (…) o en otras cosas 

similares, que no son conformes a la naturaleza humana». DE AQUINO, Tomás, Suma Teológica, I-II, q.31, 

a.7, s. 

25 También es cierto que algunos pasajes de Santo Tomás podrían dar pie a pensar así, porque a lo largo 

de la Suma Teológica, pero especialmente en la primera parte, hace referencia a lo natural como aquello 

que es necesario y que queda, por tanto, sustraído al ámbito de dominio de la libertad. Pero una 

interpretación del conjunto de la obra de Santo Tomás contradice esta interpretación. 

26 Una voluntad sana es una voluntad independiente de la propia naturaleza. En este sentido, escribe 

Kant: «en el concepto de una voluntad ya está contenido el concepto de causalidad, y, por ende, en el de 

una voluntad pura está el concepto de una causalidad de la libertad, i.e., una causalidad que no es 

determinable según leyes de la naturaleza». KANT, Immanuel, Crítica de la razón práctica, 1788, (ed. 

Fondo de Cultura Económica), trad. Dulce María Granja Castro), [55] <97>. 

27 Tomamos esta expresión de “visión biológica de la naturaleza” de las obras de Francisco Carpintero. 

Por ejemplo, comentando a Santo Tomás, escribe: «En la visión tomista del mundo, que es la visión propia 

de un biólogo, “las cosas” (en plural) están en continuo movimiento propio, porque nada las empuja 

violentamente: son ellas las que tienden hacia lo suyo con fuerza o poder propio». CARPINTERO, 

Francisco, La ley natural. Historia de un concepto controvertido, Encuentro, Madrid, 2008, p. 55. 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

20 

v. 20251116 

Para Kant, la ley natural es descriptiva de la naturaleza, sometida al imperio de la 
necesidad. Por el contraste, la ley moral es la ley de la libertad, que el hombre se dicta a 
sí mismo. La ley moral es independiente de la naturaleza. Kant lo dice claramente: «la ley 
moral, como ley de la libertad, ordena mediante fundamentos determinantes que deben 
ser totalmente independientes de la naturaleza y de la concordancia de ésta con nuestra 
facultad de desear».28 La moral, dice Kant, «no es otra cosa que la personalidad, es decir, 
la libertad e independencia del mecanismo de toda la naturaleza, pero considerada, al 
mismo tiempo, como facultad de un ser sometido a leyes, puras prácticas que le son 
propias, es decir, dictadas por su propia razón».29 La ley moral es obra de la voluntad 
humana que Kant identifica con la razón práctica, que es capaz por sí misma de 
proporcionar los motivos y fines para obrar. La ley moral es precisamente la expresión 
positiva de la libertad humana. Su expresión negativa es su independencia respecto a los 
impulsos de la naturaleza. 

Para Kant, que trata de conciliar libertad y moralidad, el fundamento del deber no está 
en la naturaleza, sino en la propia razón autónoma legisladora que prescribe el deber. Se 
actúa entonces no por inclinación natural, lo cual denotaría falta de libertad, sino por 
deber.30  Las inclinaciones naturales nos muestran lo que tenemos en común con los 
animales, y tales inclinaciones no son para nada fiables en la identificación del bien moral. 
La razón debe actuar sin inclinación natural de ningún tipo, y de este modo la razón 
formula la máxima del deber.31  

 

28 Ibidem, [124] <224>. 

29 Ibidem, [87] <155>. 

30 CRUZ PRADOS, Alfredo, Deseo y verificación, Eunsa, Pamplona, 2015, p. 176. Para Kant, un obrar 

cuyo principio sea el apetito y que, por tanto, esté regido por imperativos meramente hipotéticos, sólo 

puede ser un obrar heterónomo. Sólo puede ser autónomo un obrar cuyo principio sea la sola razón. Si la 

razón de la ley según la cual la voluntad se mueve o determina a sí misma es un objeto que la voluntad 

quiere necesariamente, que atrae a la voluntad a causa de la disposición natural de ésta, a causa de un 

impulso puesto por la naturaleza, entonces esta determinación de la voluntad es mera heteronomía, pues la 

voluntad no se determina inmediatamente, no se da a sí misma la ley, sino que la ley es dada por el impulso 

natural [FMC, Ak, IV, 441-444]. Ana Marta González añade: «Este es un punto fundamental en el que 

difieren Tomás de Aquino y Kant. En Kant, la razón pretende ser práctica al margen de las inclinaciones, lo 

cual no puede suceder sino al precio de identificar razón práctica y voluntad (cfr. GMS, BA, 37, 90). Así, él 

entiende que el deber moral, en realidad, es un querer radical, que sería eficaz para todo ser racional, wenn 

die Vernunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wäre, si la razón, para él, fuera práctica sin impedimento 

alguno; pero en seres como nosotros, afectados de sensibilidad y tendencias, el deber moral ya no se 

identifica sin más con el querer. Cfr. KANT, I., GMS, BA 103». GONZÁLEZ, Ana Marta, Moral, razón y 

naturaleza, 2.ª ed., Eunsa, Pamplona 2006, p. 171. 

31 «El hombre —escribe Kant— no es tan totalmente animal como para ser indiferente a lo que la razón 

por sí misma dice y para usarla sólo como instrumento de satisfacción de sus necesidades en cuanto ser 

sensible, pues la razón no lo eleva en valor sobre la mera animalidad si ésta sólo le sirve para aquello que el 

instinto lleva a cabo en los animales; en tal caso la razón sería sólo una manera especial de la cual se ha 

servido la naturaleza para dirigir al hombre al mismo fin al que ha destinado a los animales, sin 

determinarlo a un fin superior. Así pues, el hombre necesita, según la disposición que la naturaleza ha 

puesto en él, de la razón para tener en cuenta siempre su bienestar (Wohl) y su malestar (Weh), pero 

además tiene la razón para un fin superior, a saber, no sólo para reflexionar sobre lo que en sí es bueno 

(gut) o malo—de lo cual sólo puede juzgar la razón pura, para nada interesada en lo sensible— sino para 

distinguir totalmente este juicio de aquel otro y hacerlo su condición suprema». KANT, Immanuel, Crítica 

de la razón práctica, 1788, (ed. Fondo de Cultura Económica), trad. Dulce María Granja Castro), [62] 

<109>. Más adelante, añade: «el concepto de lo bueno (Gutes) y lo malo (Bóses) no debe ser determinado 



LECCIÓN NOVENA: LA LEY NATURAL 

21 

v. 20251116 

Es importante subrayar que la naturaleza en Kant no es para nada fuente de la moral: 
es materia bruta que la razón debe domesticar. La naturaleza es una fuerza que, como 
dice el mismo Kant, provoca la humillación del hombre al recordarle su pobre condición 
en contraste con la sublimidad del deber moral: «la ley moral humilla inevitablemente a 
todo hombre cuando compara con esa ley la tendencia sensible de su naturaleza».32 

A diferencia de Kant, para Santo Tomás la naturalidad de la ley natural incluye la 
libertad humana. Para el Aquinate, natural es lo que Dios hace en las cosas, y la actividad 
de la razón humana interactuando con el dinamismo de las inclinaciones es el modo 
diseñado por Dios para guiar la acción humana. Por tanto, la intervención de la razón 
humana no resta naturalidad a la ley natural, porque actuar bajo el control de la razón es 
lo más natural en el hombre. Desde la perspectiva de Santo Tomás, sólo por la razón el 
objeto de la inclinación puede convertirse en acto debido, y sólo así podemos hablar 
propiamente de ley, de ley natural.33  

Habría que preguntarse si esta ética kantiana “desencarnada” está en el fondo de la 
separación entre el yo y su propio cuerpo. Al fundar Kant una ley moral tan 
independiente de la naturaleza, tan “desapasionada”, además de hacer cargante a la moral, 
deja abierto el paso a la filosofía posterior done la naturaleza creada, la propia en primer 
lugar, ya no se entiende como portadora de un mensaje moral. 

 

antes de la ley moral (la cual, aparentemente, tendría que basarse incluso en ese concepto), sino sólo (como 

ocurre aquí) después y mediante ésta» [63] <110>. 

32 KANT, Immanuel, Crítica de la razón práctica, 1788, (ed. Fondo de Cultura Económica), trad. 

Dulce María Granja Castro), [74] <132>. 

33 «Santo Tomás —escribe Rhonheimer— trabaja aquí con una diferencia que la mayor parte de sus 

intérpretes pasan por alto. Distingue concretamente el “acto y fin peculiares” (“actus et finis propius”) de 

una inclinación, y su “acto y fin debido” (“actus et finis debitus”). O también: lo “peculiar” de la razón es 

precisamente la inclinación a lo debido. Todo lo “peculiar” de las inclinaciones originariamente no 

racionales es asumido en el orden de lo debitum al ser captado por la razón. Y esto significa que por obra de 

la razón sale del nivel del genus naturae y entra en el genus moris. Así pues, la diferencia moral es 

constituida en todos los casos por la razón, y no ya por el hecho de la “naturalidad”. Por otra parte, sin la 

inclinación natural y lo peculiar de ella, la razón carecería por completo de objeto, y de ese modo tampoco 

podría proporcionar orientación práctica alguna». RHONHEIMER, Martin, La perspectiva de la moral, 

Rialp, Madrid, 2000 (la ed. original alemana es de 1994), p.288 


