


LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

1. INTRODUCCION .....uuiiiiiieeetieieeeieeetee e e e eeeeete et eeeeeeseseaastteeesssessssassseeeesssesnans 2
2. TRES FORMAS DE CONSIDERAR EL DERECHO NATURAL .....covvvvmiieieeeeeiiiiiinnnne 5
3. LA LEY NATURAL COMO “PARTICIPACION” DEL HOMBRE EN LA LEY ETERNA.... 7
4. CONTENIDO DE LA LEY NATURAL ....cottttuiieieeeeeiiieieee e eeeeteeieee e e e eereaaann s 13
5. LEYNATURAL Y LEY POSITIVA ...cooiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 14
6.  LANATURALIDAD DEL MAL ...coooiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 18
7. CONTRASTE ENTRE SANTO TOMAS Y KANT. ..o, 19

A. OBIJETIVOS

e Comprender las concepciones basicas sobre la ley natural: como libertad,
como “codigo universal”, y como “participacion en la ley eterna”.

e Comprender la teoria tomista acerca de la ley natural como participacion de la

criatura racional en la ley eterna.

Comprender como Santo Tomas deriva la ley positiva desde la ley natural.

Conocer la relacion de las inclinaciones naturales con la ley natural.

Conocer la teoria de Santo Tomas sobre el origen del mal moral.

Conocer la teoria de Kant sobre la ley natural.

B. CONTENIDO

1. INTRODUCCION

El iusnaturalismo es la corriente de pensamiento que defiende la existencia de un
“derecho natural” y su influencia sobre el derecho positivo. Y puesto que hay diversas
maneras de entender el ‘“derecho natural”, hay tantos ‘“iusnaturalismos” como
concepciones acerca del derecho natural y su relacion con el derecho positivo.

Hoy en dia, la mayoria de los manuales de Teoria y de Filosofia del Derecho suelen
identificar “ley natural” con “derecho natural”, como si fueran expresiones equivalentes,
aunque usan con mucha mas frecuencia “derecho natural”. Estos manuales suelen
presentar el “derecho natural” como una especie de codigo ético eterno y universal,
supuestamente derivado de la naturaleza humana. Un derecho ideal al que debe aspirar el
derecho positivo si quiere ser justo.! Advertimos ya al lector que esta imagen tan

! Por ejemplo, el filésofo del derecho mas citado en lengua castellana, Manuel Atienza, escribe: «los
autores iusnaturalistas, a lo largo de su historia milenaria, parecen haber estado de acuerdo en afirmar: 1)
Que ademas y por encima del Derecho positivo (de la ley humana) existe un Derecho natural, esto es, un
conjunto de normas y/o principios validos para todos los tiempos y lugares. 2) Que el Derecho (positivo)
solo es tal si concuerda (al menos en sus principios fundamentales) con el Derecho natural, es decir, si es
juston. ATIENZA, Manuel, Introduccion al derecho, Barcanovas, Barcelona, 1985, p. 43. Por su parte,
Santiago Nino considera que «La concepcidn iusnaturalista puede caracterizarse diciendo que ella consiste
en sostener conjuntamente estas dos tesis: a) Una tesis de filosofia ética que sostiene que hay principios

v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

extendida, no se corresponde con la filosofia de Santo Tomas ni con la de Aristoteles,
como luego veremos.?

morales y de justicia universalmente validos y asequibles a la razéon humana. b) Una tesis acerca de la
definicion del concepto de derecho segun la cual un sistema normativo o una norma no pueden ser
calificados como “juridicos” si contradicen aquellos principios universales o de justicia». NINO, Carlos
Santiago, Introduccion al andlisis del derecho, (1983) Planeta, Barcelona, 2013, p. 27-28. En la misma
linea Antonio Enrique Pérez Lufio, para quien el derecho natural evoca «unos principios emanados de la
naturaleza humana en su radical integridad que sirven de criterio inspirador y limite critico a todo derecho
positivon. PEREZ LUNO, Antonio-Enrique, Teoria del derecho, Tecnos, Madrid, 1997, p. 70. En la misma
linea, Gregorio Peces-Barba, para quien las caracteristicas fundamentales del iusnaturalismo es la
afirmacion de dos 6rdenes juridicos: el natural y el positivo, siendo el primero fundamento de la validez del
segundo. PECES BARBA, Gregorio, Introduccion a la Filosofia del Derecho, Debate, Madrid, 1983, pp.
236-239. Otro de los fildsofos del derecho mas influyentes de Espaiia, Gregorio Robles, escribe «En el
marco de pensamiento iusnaturalista, el Derecho valioso en si mismo (esto es, el Derecho valido) es el
Derecho natural, esto es, el Derecho que no tiene su origen en la voluntad o en el acuerdo humanos, sino
que proviene de una instancia superior, llamese naturaleza o Dios, y expresa la idea de justicia, que el
hombre no puede cambiar, ya que no depende de su voluntad y libre arbitrio». ROBLES, Gregorio, Teoria
del derecho, Aranzadi, Cizur Menor, 2015, p. 332.

2 No pocos autores, se refieren conjuntamente al iusnaturalismo de Santo Tomas y al de Aristoteles
como si fueran casi lo mismo, y lo califican como iusnaturalismo “clasico” o “aristotélico-tomista”. Pero
esto induce a error. Primero, porque la expresion “iusnaturalismo clasico” unas veces se emplea para
referirse solo a los autores precristianos, tanto griegos como latinos; y otras, incluye también a los autores
cristianos en un arco de trece siglos (desde los padres de la Iglesia hasta los autores medievales,
especialmente Santo Tomas). Y segundo, no es correcto identificar el iusnaturalismo de Aristoteles con el
de Santo Tomas: ambos autores coinciden en su comprension del derecho natural como aquello que es justo
por naturaleza, pero no coinciden en la nocién de ley natural. Para Santo Tomas, la ley natural es la
participacion del hombre en la ley eterna, y la ley eterna es la providencia divina que gobierna el universo.
Sin embargo, Aristoteles desconoce la idea de la providencia divina, y, por tanto, la nocion de ley eterna,
que es esencial en la nocion tomista de ley natural. En Aristoteles existe la nocion de lo justo natural, y muy
vagamente la de ley natural, a la que apenas se refiere. El pasaje mas explicito de Aristoteles relativo a una
ley natural, que ¢él llama “ley comin”, nos lo encontramos en el libro primero de la Retorica: «Llamo ley,
de una parte, a la que es particular y, de otra, a la que es comun. Particular es la que ha sido definida por
cada pueblo en relacion consigo mismo, y ésta es unas veces no escrita y otras veces escrita. Comun, en
cambio, es la conforme a la naturaleza; porque existe ciertamente algo —que todos adivinan—
comunmente justo o injusto por naturaleza, aunque no exista comunidad ni haya acuerdo entre los hombres,
tal como, por ejemplo, lo muestra la Antigona de Sofocles, cuando dice que es de justicia, aunque esté
prohibido, enterrar a Polinices, porque ello es justo por naturaleza». ARISTOTELES, Retérica, L 1, cap.
XIII, (1373b), cito de la traduccién castellana realizada por Quintin Racionero y publicada por la editorial
Gredos, Madrid, 1990

La nocion de ley natural de Aristoteles no es comparable con la de ley natural de Santo Tomas, que
presupone la nocion de ley eterna, pues para el Aquinate la ley natural no es sino la ley eterna en el hombre,
lo cual presupone a su vez los conceptos de creacion y providencia divinas. Aristoteles desconoce la nocion
de ley eterna precisamente porque desconoce la idea de creacién del mundo. Cudl sea el motivo de tal
desconocimiento es otra cuestion, que Ana Marta Gonzalez explica del siguiente modo: «Lo que falta en la
filosofia griega, una nocion de Dios creador, obedece entre otras cosas a su insuficiente tratamiento de la
voluntad. En efecto, si uno piensa que la voluntad, en la filosofia antigua, se reduce a deseo, y que el deseo,
en la medida en que supone necesidad, implica que uno no es completo o perfecto en si mismo, entonces no
cabe pensar en atribuir voluntad a Dios. Tal cosa cambia cuando San Juan ofrece por vez primera la
definicion de Dios como amor. Ahora bien, si esta definicion tiene en general sentido es s6lo porque con
ella no se habla de amor-deseo, sino de amor-donacion. Y la donacion, lejos de ser signo de carencia o
imperfeccion, es signo de riqueza y plenitud de ser». GONZALEZ, Ana Marta, Claves de la ley natural,
Rialp, Madrid, 2006, p. 97

v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

En el tema 4 vimos algunos argumentos que niegan la existencia del derecho natural,
sobre todo entre quienes piensan que la naturaleza, también la humana, es fruto de una
evolucion de la materia en la que no hay detras ningtin disefio (ni, por tanto, disefiador)
inteligente. De este modo, la naturaleza no seria normativa, porque la casualidad o el azar
no pueden imponer sus regularidades casuales sobre un ser inteligente como es el hombre.
De hecho, algunos creen que el ser humano puede ya, o podra muy pronto, redisefar la
naturaleza por completo, empezando por la suya propia. Esto es el transhumamsmo y en
alglin aspecto, algunas de las propuestas mas radicales de la filosofia de género.’

La filosofia de género se enfrenta con el iusnaturalismo porque entiende que la
naturaleza corporal del hombre no es normativa, y por eso no tiene que condicionar la
propia identidad. En cierta manera el yo se define con independencia del cuerpo, como si
el cuerpo fuera el chasis de un yo previamente definido. Para esta perspectiva tampoco
existiria estructuras naturales societarias, como la familia natural con un padre y una
madre. La familia es un concepto puramente cultural, no natural.* Ante este panorama, las
propuestas del 1usnatura11sm0 al menos las de Santo Tomas, son casi subversivas, y por
supuesto contraculturales.’

3 En este breve video (seguir este enlace) se explica qué es el transhumanismo: El transhumanismo
propone una vision del futuro en la que se puede y se debe modificar la naturaleza en beneficio de la
humanidad. Con el avance de la biotecnologia podremos prolongar indefinidamente nuestras vidas, incluso,
lograr la inmortalidad terrenal; conseguiremos una inteligencia potentisima, y podremos provocar
quimicamente estados de felicidad que no logramos con nuestras acciones. Uno de los autores
transhumanistas mas conocidos es el judio Yuval Noah Harari. «Para superar la vejez y la desgracia —
escribe Harari— los humanos tendran que adquirir antes el control divino de su propio sustrato bioldgico.
Si llegamos a tener alguna vez el poder de eliminar la muerte y el dolor de nuestro sistema, es probable que
el mismo poder baste para modificar nuestro sistema, practicamente de cualquier manera que queramos, y
manipular nuestros drganos, emociones ¢ inteligencia de mil maneras diferentes». HARARI, Yuval Noah,
Homo Deus: Breve historia del maiiana, Debate, Madrid, 2016 (la V. O. hebrea es de 2015), p. 60. Esta
obra es una secuela de su best seller anterior, Sapiens: De animales a dioses.

#Una de las maximas defensoras de la ideologia de género, Sulamith Firestone, propugna la rebelion
contra la naturaleza, especialmente contra lo que llama la “servidumbre de la maternidad” y propugna una
abolicion de la distincién natural de sexos: «So that just as to assure elimination of economic classes
requires the revolt of the underclass (the proletariat) and, in a temporary dictatorship, their seizure of the
means of production, so to assure the elimination of sexual classes requires the revolt of the underclass
(women) and the seizure of control of reproduction: not only the full restoration to women of ownership of
their own bodies, but also their (temporary) seizure of control of human fertility - the new population
biology as well as all the social institutions of child-bearing and child-rearing. And just as the end goal of
socialist revolution was not only the elimination of the economic class privilege but of the economic class
distinction itself, so the end goal of feminist revolution must be, unlike that of the first feminist movement,
not just the elimination of male privilege but of the sex distinction itself: genital differences between human
beings would no longer matter culturally. (A reversion to an unobstructed pansexuality - Freud’s
‘polymorphous perversity’ -would probably supersede hetero/homo/bi-sexuality)» Sulamith FIRESTONE,
The Dialectic of sex: The Case for Feminist Revolution (1970), New York, Will William Morrow, 1970, p.
19

S Esta es precisamente la tarea de la filosofia: servir un poco de aguijon para provocar la reflexion
cuando parece que todos debemos pensar del mismo modo. En este sentido es muy recomendable leer el
discurso del filésofo coreano Byung-Chul Han, pronunciado con motivo de su recepcion del Premio
Cervantes de Humanidades 2025, disponible en este enlace. Recomendamos mucho la lectura de este
filosofo, que escribe de manera clara y directa, y porque hace un diagnostico de la sociedad realmente
provocador (por ejemplo, en el libro con el que salt6é a la fama La sociedad del cansancio), pero también
alentador, porque en publicaciones sucesivas propone medios para superar la crisis de la situacion actual

(ver aqui).

4
v. 20251116


https://youtu.be/AjCMCkzS_Zc?si=ifmp8CaEoa0qvZY0
https://www.fpa.es/es/premios-princesa-de-asturias/premiados/2025-byung-chul-han/?texto=discurso
https://play.google.com/store/books/details/Byung_Chul_Han_La_sociedad_del_cansancio?id=LHT5EAAAQBAJ
https://play.google.com/store/info/name/Byung_Chul_Han?id=0j_6h32

LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

Podemos abordar el iusnaturalismo desde muy diversas perspectivas. Aqui vamos a
seguir la filosofia iusnaturalista que mejor ha resistido el paso del tiempo, que es la de
Santo Tomads, y hacia el final del tema, y en dialogo con €l, veremos también, lo que
pensaba Kant sobre el derecho natural.

Puesto que Santo Tomas si distingue entre ley natural y derecho natural, hemos
titulado este tema “Ley natural”, porque a su teoria nos vamos a referir principalmente.
Pero antes de poner el foco en el pensamiento del Aquinate, siguiendo el consejo de
Aristoteles de preguntarnos qué es lo que entiende la mayoria de la gente con la expresion
objeto de estudio, en este caso “ley natural”, diremos, como ya hemos dicho, que la
mayoria lo identifica con el “derecho natural”, y por ‘“derecho natural” entienden
principalmente una de estas tres cosas: libertad, codigo, y “participacion en la ley eterna”.
Veamos esto con un poco mas de atencion.

2. TRES FORMAS DE CONSIDERAR EL DERECHO NATURAL

1. El derecho natural como libertad

Junto a esa imagen del derecho natural como un orden de valores inmutables, esta
también la idea del derecho natural como libertad. Lo hemos visto en el tema sobre la
filosofia de los derechos humanos. Lo mas “natural” al hombre, explicaba Locke, es su
libertad entendida como independencia. Segun el autor inglés, los hombres nacen libres e
iguales, y su libertad es el derecho natural mas basico y fundamental, del que derivan
todos los demés. La libertad o autonomia, desde esa perspectiva, es también el
fundamento de la dignidad. El hombre es digno en la medida en que es soberano, libre,
independiente, auténomo. Los derechos naturales son manifestaciones de la libertad,
como especies suyas, por eso a los derechos fundamentales también se les llamo
“libertades fundamentales”. Esta es la base del individualismo filosofico: el hombre pleno
es el hombre independiente, autdbnomo, que es su estado natural originario. El estado civil
que surge como fruto de la vida organizada y sometida a ley supone siempre una merma
de libertades o derechos naturales, a cambio de seguridad principalmente. En el estado
civil tenemos menos libertades, pero las que nos quedan estdn mds protegidas. El derecho
positivo se justifica precisamente para garantizar esas libertades naturales. Junto a Locke,
surgen una serie de autores que postulan un hipotético estado de naturaleza de individuos
solitarios, libres e iguales, que celebran un contrato en el que pierden parte de su libertad
para tener a cambio una mayor proteccion en una sociedad organizada bajo un poder
politico.

Si el derecho se identifica con la libertad, y la libertad, con la capacidad de decir en
cualquier sentido, en el fondo se desvincula el derecho de la naturaleza material como
realidad que procede y vincula al hombre. Por eso, este tipo de iusnaturalismo, que esta
en la base de la filosofia de los derechos humanos, como vimos en su momento, puede
justificar cualquier cosa siempre que respete la autonomia de los hombres. Este
tusnaturalismo en el fondo no requiere a Dios para nada, por mucho que se le invoque,
como hacen por ejemplo Locke o Rousseau.

Para el iusnaturalismo moderno la comunidad politica s6lo tiene un papel
instrumental de proteccion de esas libertades originarias o derechos naturales. El Estado
se reduce a una estructura instrumental al servicio de la autonomia o libertad de los
individuos, al servicio de sus “derechos naturales”. El Estado no tiene otra funcién que la
de garantizar y proteger esos “derechos” previos a la vida social.

2. El derecho natural como “codigo universal y eterno”

Junto a esta concepcion del derecho como libertad, hay otra concepcion, a la que nos
hemos referido al principio de este tema, del derecho natural como un codigo de
comportamiento humano que se deduce l6gicamente a partir de evidencias racionales. Por

5

v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

ejemplo, todos los hombres, con independencia de si creen o no en Dios, perciben como
algo obvio que tienen que decir la verdad, cumplir sus compromisos, respetar las cosas
ajenas... porque forma parte de la estructura logica de la comunicacién humana. Es algo
tan logico como que dos mas dos son cuatro. A partir de estas evidencias de
comportamiento correcto se podria formular un codigo universal. El méximo exponente
de esta forma de concebir el derecho natural fue Samuel Pufendorf.

Samuel Pufendorf (1632-1694) ocup6 la primera catedra universitaria de Derecho
Natural, creada para ¢l en la universidad de Heidelberg. Se comprende a si mismo como
el fundador de esta nueva “ciencia”, considerada como una disciplina autéonoma,
independiente de las demds ciencias, una disciplina que se presenta con la finalidad de
conocer y formular una codigo de conducta universal, valido para todos los hombres de
todos los tiempos.® La ciencia del derecho natural —pensaba Pufendorf— no entiende de
religiones ni de tradiciones: s6lo de razones universales, aceptables por cualquier persona
con sentido comun. La Biblia, por tanto, tampoco debe influir en el contenido de esta
ciencia, igual que no influye en las matematicas, en la fisica o en la logica. Segliin
Pufendorf, asi como las verdades matematicas se derivan de principios evidentes, asi
también los principios morales y las conclusiones que de ellos se extraen tienen una
claridad similar en el entendimiento humano. Asi, escribe Pufendor:

«El conocimiento que considera lo que es bueno y malo en las acciones
humanas, cuya parte principal nos hemos propuesto explicar, se basa en
fundamentos tan seguros que de ¢l pueden deducirse demostraciones genuinas
capaces de producir una ciencia sélida. Sus conclusiones pueden derivarse
con tanta certeza de principios distintos que no deja lugar a dudas. [escribia]
Séneca, De los beneficios, libro VII, cap. I: “Todo lo que tiende a hacernos
mejores o mas felices, la naturaleza lo ha hecho evidente o facilmente
descubrible”».”

Los principios de la ley natural, segin Pufendorf, son tan evidentes para la mente
racional como los axiomas de la geometria. Basta reflexionar sobre ellos para ver su
verdad.

«La ley natural, como las verdades matematicas, se disciernen mediante el
uso adecuado de la razdn, y una vez percibidas estas verdades, poseen una
necesidad y certeza que exigen un asentimiento universal». «Asi como los
axiomas de la geometria no dependen de la opiniéon humana, sino de la
naturaleza del espacio mismo, asi también los principios de la ley natural no
dependen de los caprichos de los individuos, sino de la naturaleza racional de
los seres humanos».®

Con este objetivo surgi6 en el siglo XVII la moderna “ciencia del derecho natural”,
que presumia de ser la corazon de toda ciencia juridica. El derecho positivo no seria mas
que su expresion escrita. Se pretende construir racionalmente todo un sistema de normas

% La obra de Pufendorf, De iure naturae et gentium libri octo (1672) fue considerado el primer tratado
sistematico y organico de derecho natural. Su otra obra, De officio hominis et civis iuxta legem naturalem,
que Pufendorf publica diez afios mas tarde (1682) es una especie de compendio de su obra anterior.

7 Cf. PUFENDOREF, Samuel, De lure Naturae et Gentium Libri Octo, L. 1, C. 11, § 3-5

8 PUFENDORF, Samuel, De Officio Hominis et Civis, L. 1, C. VI, § 5y L. 1I, C. V, § 3). La traduccion
al castellano es nuestra.

6
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

universales, un codigo ético definitivo. Los primeros codigos en Europa se presentaron
como compendios de todos los preceptos naturales que debian regir las relaciones entre
los hombres.

De este modo, curiosamente, por la via del racionalismo, se llegd al positivismo
legalista. Es elocuente la afirmacion de Cambacéres cuando presentd a la Convencion el
segundo proyecto de Codigo Civil para Francia: «nuestras leyes no seran sino el codigo
de la naturaleza, sancionado por la razén y garantizado por la libertad».’

3. Elderecho (ley) natural como participacion del hombre en la ley eterna

La teoria del derecho natural como participacion del hombre en la ley eterna es la
teoria de Santo Tomas. Este iusnaturalismo es distinto de los dos anteriores. En primer
lugar, porque Santo Tomas distingue entre derecho y ley natural, y, en segundo lugar,
porque la nocion de ley natural esta intimamente llgada alade <<ley eterna». Para Santo
Tomas, la ley natural se define como la participacion del hombre en la ley eterna. Y la
ley eterna es la ley divina que gobierna el universo.

Junto a estas tres formas, habria una cuarta, propia de Kant, que es la que tratamos en
el tltimo apartado de este tema. En realidad, Kant distingue completamente la ley natural
y la ley moral, mientras que, como veremos a lo largo de este tema, para Santo Tomas la
ley natural y la ley moral son lo mismo.

3. LA LEY NATURAL COMO “PARTICIPACION” DEL HOMBRE EN LA LEY ETERNA

Santo Tomas define la ley natural como la participacion de la criatura racional en la
ley eterna. Para comprender bien esta deﬁn1c10n es pre<:1so comprende qué entiende el
Aquinate por “ley eterna” y qué entiende por “participacion”.

Qué significa “ley eterna”

La ley eterna es una nocidn que nos encontramos ya en San Agustin, y no es otra cosa
que la sabiduria divina que gobierna el universo entero. Segin Agustin, la ley eterna es la
ley por excelencia; las demads leyes lo son por participacion en la ley eterna. La ley eterna
es la ley de Dios que gobierna el mundo. Los irracionales (los animales, las plantas, el
mar, los cielos...), al ser movidos directamente por Dios mediante la /ey eferna, participan
pasivamente en esta orden. Los hombres, en cambio, participan activa y
responsablemente en la ley eterna, que conocen al conocerse a si mismos y al contemplar
el mundo que les rodea.!”

% «Les lois ne sont que le code de la nature, sanctionné par la Raison et garanti par la Liberté».
CAMBACERES, Jean-Jacques. “Rapport par le représentant Cambacérés sur le Code civil, lors de la
séance du 23 fructidor an II (9 septembre 1794).”, en Archives parlementaires de 1787 a 1860 — Serie
primera (1787-1799), tomo XCVII, CNRS Editions, Paris, 1993, pp. 36-48.

19.San Agustin define la ley eterna con estas palabras: «La ley eterna es la razén o la voluntad de Dios
que ordena conservar el orden natural y prohibe perturbarlo» (De Libero Arbitrio, L. 1, c. 6, §15). Y en De
diversis quaestionibus, q. 53, aflade a esa definicion: “Est ergo lex aeterna, quae rectissime lex dicitur”, es
decir, es la ley por excelencia, la que con toda propiedad merece llamarse ley. Tanto San Agustin, como
luego Santo Tomas, se inspiran en el libro de los Salmos, especialmente en su Salmo 19,1-7, atribuido al
Rey David, y escrito (este salmo, no los demas) hacia el siglo X a.C, donde el rey de Israel expresa con una
gran profundidad y belleza el modo en que la sabiduria divina informa el mundo entero: «Los cielos
cuentan la gloria de Dios, / el firmamento proclama la obra de sus manos; / el dia al dia le pasa el mensaje, /
la noche a la noche se lo susurra. / Sin que hablen, sin que pronuncien, / sin que resuene su voz, / a toda la
tierra alcanza su pregén / y hasta los limites del orbe su lenguaje. / Alli puso una tienda para el sol; / y €él,
como un esposo que sale de su alcoba, / se recrea, como un héroe, en su carrera. / Sale de un extremo del
cielo, / y su 6rbita alcanza el otro extremo; / nada se sustrae a su calor. / La ley de Yahvé es perfecta, / hace

7
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

Ley eterna, creacion y providencia

Santo Tomas explica que universo subsiste mientras es mantenido en la existencia por
el Ser divino, de modo andlogo a como una melodia se mantiene en vibracién mientras
esta siendo interpretada por el musico. Si Dios dejara de pensar en el mundo, éste de
desvaneceria en la nada. La ley eterna es la misma providencia, esto es, el imperio o
mandato divino por el que algo es dirigido a un fin segun un orden preconcebido. Santo
Tomas lo explica asi en la Suma Teologica:

«Pero como Dios causa el efecto del ser en las cosas, no so6lo cuando por
primera vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo conserven,
a la manera como el sol estd causando la iluminacion del aire mientras éste
tiene luz, siguese que ha de estar presente en lo que existe mientras tenga ser
y segtin el modo como participe del ser».!!

Y todavia mas claramente lo dice en su Compendio de Teologia:

«Dios, ademas de ser la causa de la accion de los agentes secundarios, 1o
es también de su ser; pero no hemos de considerar a Dios como si causara el
ser de las cosas igual que un arquitecto es causa del ser de la casa, porque
separado el arquitecto, la casa permanece. El arquitecto sélo es causa del ser
de la casa porque causa el movimiento para que la casa sea. Este movimiento
es la construccion de la casa, y, por esta razdn, es directamente la causa de la
construccion de la casa, construccion que cesaria si faltara el arquitecto. Dios,
por el contrario, es directamente por Si la causa del mismo ser, porque
comunica el ser a todas las cosas, como el sol comunica la luz al aire y a los
demas seres iluminados por ¢l y asi como para la conservacion de la luz en el
aire se requiere la iluminacién permanente del sol, asi para que todas las
cosas se mantengan en su ser es necesario que dios les comunique
incesantemente el ser. Por esta razon todas las cosas se refieren a Dios, no
solo en cuanto comienzan a ser, sino también porque son conservadas en el
ser, como la obra [factum] se refiere a quien la esta haciendo [faciens]. Y,
puesto que la obra y el artifice deben estar unidos como el motor y el movil,
es necesario que Dios esté presente a todas las cosas en cuanto que tienen el

revivir el alma; / el dictamen de Yahvé es veraz, / hace sabio al sencillo». También en el libro de la
Sabiduria, escrito hacia el siglo I a.C., expresa también de qué modo la sabiduria divina gobierna el cosmos.
Las ideas del libro de la Sabiduria se atribuyeron durante siglos al rey Salomén, considerado el mas sabio
de los hombres, aunque no esta clara su autoria. Sobre esta sabiduria que gobierna el universo, dice: «Es
reflejo de la luz eterna, espejo nitido de la actividad de Dios e imagen de su bondad. Siendo una sola, todo
lo puede; sin cambiar en nada, renueva el universo, y, entrando en las almas buenas de cada generacion, va
haciendo amigos de Dios y profetas [que anuncian la verdad]; pues Dios ama s6lo a quien convive con la
sabiduria. Es mas bella que el sol y que todas las constelaciones; comparada a la luz del dia, sale ganando,
pues a éste le releva la noche, mientras que a la sabiduria no le puede el mal. Alcanza con vigor de extremo
a extremo y gobierna el universo con suavidad». Sab. 7,22-8,1. Este mismo libro describe como los
egipcios, por atentar contra la vida de los judios, se quedaron privados de la “luz” de la ley de Dios: «Los
egipcios merecieron quedarse sin luz, esclavos de la oscuridad, por haber tenido presos a tus hijos, que
tenian la mision de trasmitir al mundo la luz eterna de tu ley». Sab. 18,4

"' DE AQUINO, Tomas, Suma Teolégica, 1, q. 8, a.1

v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

ser, pues el ser es lo mas intimo que hay en las cosas. Por ello, conviene que
Dios esté en todas las cosas».'?

Esta ley eterna estd impresa en todos los seres, también en el hombre. Pero el hombre
es la unica criatura del mundo material que tiene capacidad no solo para comprender la
ley que le gobierna, sino también para rechazarla o aceptarla. Una aceptacion que se
llama “participacion” en sentido propio, porque no solo consiste en decir que si al
designio de Dios sobre el hombre y el mundo, sino también en cooperar activamente con
Dios en el gobierno de la naturaleza. Por eso, para Santo Tomas la ley eterna se prolonga
en la ley natural, que es la que descubre el hombre cuando se hace participe del plan de
Dios. La ley natural no es, por tanto, un simple “reflejo” de la ley eterna en el hombre,
sino una participacion real en el gobierno de Dios sobre el mundo; una participacion en
la que el hombre se hace en cierta manera colegislador con Dios en la marcha del
universo.

La ley eterna esta en el hombre como en los demas animales, de forma pasiva, pero en
cuanto criatura racional estd también de forma activa. Esta forma activa de estar la ley en
el hombre es su modo de “participar” en la providencia divina, y en esto consiste
precisamente la ley natural. Es pasiva en el sentido de que el ser humano se encuentra
«inclinadoy, atraido hacia la plenitud de su ser, asi como hacia la de los demas (pues el
ser humano es naturalmente solidario) y hacia la plenitud del mundo entero. (Quién no
desea la salud, la vida, la belleza, el conocimiento, propio y ajeno, la amistad, la armonia
de la naturaleza...? A partir de esta inclinacion hacia el bien, el ser humano formula reglas
de accioén que no son mas que medios para alcanzar esos fines. Asi, la razon humana es
fuente reguladora y preceptiva, creadora de la ley (la ley natural), de modo andlogo a
como lo es la sabiduria divina. Es cierto que todos los seres participan del ser divino por
el mero hecho de existir, pero en los seres irracionales es una participacion solo pasiva,
mientras que en el hombre es también activa, porque no solo partlclpa con su existencia
en la ex1sten01a divina, sino también son su pensar y su querer, en el “pensar” y “querer”
de Dios."?

La naturalidad de la ley natural no queda por tanto reducida a mera pasividad, sino que
presupone una actividad creadora por parte del hombre, actividad “legisladora” que se
hace tanto mas natural cuanto mas virtuoso es el hombre. Las virtudes morales son como
una segunda naturaleza, que perfeccionan la inclinacion, haciendo que ciertos bienes
adecuados al hombre se le presenten como naturales. Por eso la adqu1s1<:1on de la virtud
es necesaria para que el bien humano se presente intuitivamente como tal.'*

12 DE AQUINO, Tomas, Compendio de Teologia, § 130:

13 Si Kant hubiera comprendido esta idea de Santo Tomas, muy probablemente hubiera formulado de
otra forma toda su doctrina sobre el imperativo moral. La concepcion moral de Tomas de Aquino y la de
Kant representan dos modelos radicalmente distintos. Mientras, Santo Tomds concibe la ley moral como
participacion en la ley eterna, Kant la entiende como obediencia a una ley formal que la razén auténoma
prescribe universalmente, independientemente de cualquier contenido natural o teoldgico. Lo veremos al
final de este tema.

14 Jaques Maritain, uno de los iusnaturalistas mas célebres del siglo XX, puede inducir a confusion al
insistir en que el conocimiento de la ley natural se produce por “connaturalidad”, o por “inclinacion”. Lo
cual es cierto en la mayoria de los casos. Lo que Maritain no dice, y es fundamental aclararlo, es que la ley
natural se conoce por inclinacion cuando la inclinacion es virtuosa. Si no, la inclinacién no nos lleva a
conocer la ley natural. Es preciso afiadir una referencia objetiva al bien. Por ejemplo, cuando escribe:
«Afirmo que los juicios en los cuales la Ley Natural se manifiesta a la razén préctica, no derivan de un
gjercicio conceptual, discursivo, racional, de la razon, sino que proceden de la connaturalidad o
congenialidad, en virtud de la cual la inteligencia aprehende como bueno lo que concuerda con las

9
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

La ley, toda ley, se constituye como un dictamen de la razon, y, en el caso de la ley
natural, la materia sobre la que dictamina la razén humana toma como punto de
referencia, en primer término, el orden objetivo de las inclinaciones naturales, y en
segundo lugar, el orden impuesto en toda la naturaleza. La ley natural consiste
propiamente en esta participacion de la razéon humana en la razon divina, que se
manifiesta en que, a semejanza de la divina y cooperando con ella, el hombre es capaz de
contribuir a la ordenacion de todo —de uno mismo en primer lugar— hacia su fin. Por
eso, Santo Tomas dice que el hombre es providente para si y para los demas:

«Siendo la ley regla y medida, puede, como ya se ha dicho (q.90 ad 1),
existir de dos maneras: tal como se encuentra en el principio regulador y
mensurante, y tal como estd en lo regulado y medido. Ahora bien, el que algo
se halle medido y regulado se debe a que participa de la medida y regla. Por
tanto, como todas las cosas que se encuentran sometidas a la divina
providencia estan reguladas y medidas por la ley eterna, segiin consta por lo
ya dicho (a.l), es manifiesto que participan en cierto modo de la ley eterna, a
saber, en la medida en que, bajo la impronta de esta ley, se ven impulsados a
sus actos y fines propios. Por otra parte, la criatura racional se encuentra
sometida a la divina providencia de una manera muy superior a las demas,
porque participa de la providencia como tal, y es providente para si misma y
para las demds cosas [la cursiva es nuestra]. Por lo mismo, hay también en
ella una participacion de la razén eterna en virtud de la cual se encuentra
naturalmente inclinada a los actos y fines debidos. Y esta participacion de la
ley eterna en la criatura racional es lo que se llama ley natural. De aqui que el
Salmista (Sal 4.6), tras haber cantado: Sacrificad un sacrificio de justicia,
como si pensara en los que preguntan cudles son las obras de justicia, afiade:
Muchos dicen: ;quién nos mostrara el bien? Y responde: La luz de tu rostro,
Serior, ha quedado impresa en nuestras mentes, como diciendo que la luz de
la razén natural, por la que discernimos entre lo bueno y lo malo —que tal es
el cometido de la ley— no es otra cosa que la impresion de la luz divina en
nosotros. Es, pues, patente que la ley natural no es otra cosa que la
participacion de la ley eterna en la criatura racional».'

En este texto que acabamos de citar conviene reparar en cudl es la respuesta que da
Santo Tomads ante la pregunta “;Quién nos mostrard el bien?, lo cual equivale a decir,

inclinaciones esenciales de la naturaleza humana, y como malo lo que no concuerda con ellasy.
MARITAIN, Jacques: “Conocimiento por connaturalidad”, pronunciado en la en la conferencia de la
Society of Metaphysics of America, el 24 de febrero de 1951, pp. 5 y 6. Otro autor que trata en profundidad
el fundamento de este conocimiento por “connaturalidad”, aunque apenas use la expresion, es Alfredo
CRUZ PRADOS, Deseo y verificacion, Eunsa, Pamplona, 2015.

15 DE AQUINO, Tomas, Suma Teoldgica, 1-11, q. 91, a. 2. s. En otro lugar, Santo Tomas escribe: «Es
imposible también que se le prive al alma del hombre de la luz del entendimiento agente por el que nos son
conocidos los primeros principios en lo especulativo y en lo operativo. Esta luz pertenece a la naturaleza
del alma, pues por ella es alma intelectual, a lo que se refiere el Salmo [Sal 4,6]: "La luz de tu rostro, Sefior,
esta impresa en nosotros" que nos muestra ciertamente lo bueno; ésta es la respuesta a lo que habia dicho
[Sal 4,6]: "Muchos dicen: ;quién nos muestra las cosas buenas?"» DE AQUINO, Tomés, De Veritate, q.16,
a.3. s. y también en la misma obra cf. .10, a.6. En este sentido, ver también DE AQUINO, Suma Teologica,
I, q. 79, aa 3-5, y el Comentario de Santo Tomas al De Anima de Aristételes, especialmente los capitulos 4
a 8 del libro III del De Anima.

10
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

“;Como podemos conocer el bien?”. Y la respuesta es sorprendente: La [uz de tu rostro,
Serior, ha quedado impresa en nuestras mentes. ;| Qué significa esto? El rostro (en hebreo
panim) en el contexto de la teologia biblica significa presencia cercana, benevolencia,
intimidad, y la luz del rostro es la intensidad de su presencia; una presencia que ilumina
el entendimiento humano y enciende el corazon en el deseo del bien. Por eso, Santo
Tomas, anade que esa luz es la ley de Dios en nosotros, que es su misma presencia, por
la que discernimos entre lo bueno y lo malo.

La ley natural y las inclinaciones humanas. Referencia a I-11, q. 94.a.2 s

JPor qué la ley esta primero de forma pasiva impresa en el hombre? Santo Tomas lo
dice claramente: “en la medida en que, bajo la impronta de esta ley, se ven impulsados a
sus actos y fines propios”. El hombre, como los demas animales, se encuentra inclinado
hacia determinados bienes, tales como es conservar su propia vida, conservar la especie
humana, conocer la verdad, convivir en amistad con los demas hombres y con su propio
Creador...

El pasaje quizd més famoso de la historia del iusnaturalismo es aquel donde Santo
Tomas se pregunta si los preceptos de la ley natural son uno o son varios, y responde
diciendo que son varios porque son varias las inclinaciones del hombre. El interés de la
respuesta que ahora vamos a transcribir reside, primero en que Santo Tomés deja claro
que el precepto no es la inclinacidn, pero esta intimamente ligado a ella: las inclinaciones
de la naturaleza nos ayudan a conocer lo que debemos hacer. Segundo, tiene especial
interés porque Santo Tomds muestra de qué modo Dios mueve el universo, tanto el
irracional como el racional, desde dentro de las criaturas mismas, imprimiendo en ellas
ciertas inclinaciones hacia sus fines, y ordenando todas hacia un fin comun. Y tercero,
esta respuesta tiene interés, porque Santo Tomas no esta hablando de “derecho naturales”,
sino mas bien de “preceptos” naturales, y por tanto de deberes naturales; lo cual muestra
la gran distancia con el iusnaturalismo moderno de los “derechos naturales”.

«Por otra parte, como el bien tiene razon de fin, y el mal, de lo contrario,
se sigue que todo aquello a lo que el hombre se siente naturalmente inclinado
lo aprehende la razén como bueno y, por ende, como algo que debe ser
procurado, mientras que su contrario lo aprehende como mal y como algo a
evitar. De aqui que el orden de los preceptos de la ley natural sea correlativo
al orden de las inclinaciones naturales. Y asi encontramos, ante todo, en el
hombre una inclinacion que le es comun con todas las sustancias, consistente
en que toda sustancia tiende por naturaleza a conservar su propio ser. Y de
acuerdo con esta inclinacion pertenece a la ley natural todo aquello que ayuda
a la conservacion de la vida humana e impide su destruccion. En segundo
lugar, encontramos en el hombre una inclinaciéon hacia bienes mas
determinados, segin la naturaleza que tiene en comun con los demas
animales. Y a tenor de esta inclinacion se consideran de ley natural las cosas
que la naturaleza ha ensefado a todos los animales, tales como la conjuncion
de los sexos, la educacion de los hijos y otras cosas semejantes. En tercer
lugar, hay en el hombre una inclinacion al bien correspondiente a la
naturaleza racional, que es la suya propia, como es, por ejemplo, la
inclinacion natural a buscar la verdad acerca de Dios y a vivir en sociedad. Y,
segun esto, pertenece a la ley natural todo lo que atafie a esta inclinacion,

11
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

como evitar la ignorancia, respetar a los conciudadanos y todo lo demas
relacionado con estox.'®

Santo Tomas concluye que los preceptos son varios porque a pesar de que hay una
inclinacion primordial en el hombre que informa todas las demads, que es la inclinacion
genérica al bien (que se expresa como el primer principio de la razén practica), hay a su
vez inclinaciones mas especificas, unas en comun con todos los seres, otras en comun
solo con los animales irracionales, y otras especificas de la naturaleza racional. Estas
inclinaciones a las que se refiere para fundar los preceptos (que no los derechos) estan
entre si jerarquizadas y subordinadas a los fines especificamente humanos, entre los que
destaca el vivir en sociedad y conocer la verdad sobre Dios. Es significativo que destaque
estas dos, _porque Santo Tomas tiene siempre presente que el fin Gltimo del hombre es un
bien comun y que la realizacion humana es siempre comunitaria, incluida la relacion con
Dios.!’

Por qué la naturaleza obliga

(Por qué la naturaleza obliga? ;Por qué “lo natural” es normativo? La respuesta que
da Santo Tomaés a esta cuestion presupone comprender antes qué significa estar obligado
moralmente. Lo veiamos en el tema siete. Estar obligado a algo significa una cierta
necesidad de hacer es algo. Etimoldgicamente, obligar es ligar o atar a alguien hacia algo.
Y puesto que el hombre se siente inclinado con todo su ser hacia la plenitud de su forma
(intelectual, fisica, moral), todo aquello que comprende como medio necesario para
conseguir ese fin, lo percibe como obligatorio moralmente. La necesidad moral no deriva
primariamente del deseo de evitar una sancion en caso de incumplimiento del deber. Es
una necesidad que deriva de la necesidad del fin. Por eso, el fundamento de la obligacion
moral en Santo Tomas no es la norma, sino la forma; la forma humana a la que todos por
naturaleza se hallan inclinados, pues nadie apetece ser deforme, salvo que sea un
“degenerado” (degenerarse significa etimoldgicamente apartarse del linaje o caracter
propio, esto es, perder humanidad). Y puesto que la forma de cada ser responde al disefo
originario del Creador, que es quien define la naturaleza (lo que Dios hace en las criaturas
€S por eso mismo natural en ellas), ser fiel a la naturaleza segiin Santo Tomas, es un
deber moral. Por eso la naturaleza es normativa.'® Obrar contra la naturaleza es, para el
Aquinate, obrar contra las cosas mismas. Obrar contra la naturaleza equivale a destruir la

8 DE AQUINO, Tomas, Suma de Teologia, 1-11, q. 94, a.2, s.

17 Ana Marta Gonzalez en diversas publicaciones reflexiona sobre esta jerarquia de los preceptos. Por
ejemplo, cuando escribe: «Existe, en efecto, una jerarquia que se da entre los bienes de cada una de esas
tendencias, segin la cual los bienes de la primera y la segunda inclinacion han de referirse al contexto
general de la vida humana, definido por los bienes propios de la tercera inclinacion. Esto, en la practica, se
concreta en referir la propia accion al bien comin. De una manera genérica nos referiamos a ello al hablar
de la ley natural: pertenece al bien del individuo el referir su accion al bien comun. Por eso, en la mente de
Santo Tomas es precisamente la referencia al bien comun lo que introduce una distincion esencial —no so6lo
accidental—, en la cualidad moral de determinadas acciones que, desde un punto de vista natural, son
parecidas, tales como un asesinato o la tan polémica pena de muerte». GONZALEZ, Ana Marta, Moral,
razon y naturaleza (1998), Eunsa, Pamplona 2006, p. 252. Y también trata esto mismo en Claves de La ley
Natural, Rialp, Madrid, 2006, pp. 78 y sig.

18 Cf. Suma Teoldgica, 1-11 .94, a.5, ad.2 (in fine, donde dice: «también en el orden fisico todo lo que
Dios hace es en cierto modo natural»); y muy especialmente la solucion a esta cuestion y la respuesta a la
objecion 1: 1, q.105, a.6 ad.1 (in fine), donde dice: «Asi, pues, al provenir de Dios el orden existente en la
naturaleza, si El hace algo fuera de este orden, no va contra la naturaleza. A este proposito dice Agustin en
XXVI Contra Faustum: “Le es natural a cada ser todo lo que hiciere en ¢l aquel de quien procede todo
modo, niimero y orden de la naturaleza”».

12
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

naturaleza, que es un bien, y la privacion de un bien es precisamente la definicion del mal
(sobre la naturaleza del mal nos detenemos un poco mas adelante).

4. CONTENIDO DE LA LEY NATURAL

Puesto que la ley natural es la expresion de las reglas de accion para conseguir la
plenitud de la forma humana, todas aquellas acciones que sean necesarias para conseguir
dicha plenitud, son reglas de ley natural. Es por tanto desde la determinacion del fin como
se averiguan y determinan los medios para conseguirlo. En el ambito del obrar los fines
son los principios, porque segun sea lo que deseamos conseguir, establecemos los medios
para alcanzarlo. Por eso, siempre que hablamos de principios morales estamos en cierta
manera hablando de los fines hacia los que nos disponen y en los que se fundan dichos
principios. O, mejor dicho, los principios morales son la expresion de los fines, que seran
tanto mas fundamentales, cuanto mas ultimos sean los fines. '’

Para establecer el contenido basico de la ley natural, Santo Tomads parte de dos
fuentes de conocimiento: la via de la naturaleza y la via de la revelacion divina,
expresada principalmente en la Sagrada Escritura. Dos fuentes de conocimiento que
combina en el mismo razonamiento. La via de la naturaleza ya la hemos visto en parte, al
hablar de las inclinaciones. La via de la Revelacion la expresa de muchas maneras, pero
especialmente cuando ensefia que los diez mandamientos son la expresion mas clara del
contenido de la ley natural.

Cuando Santo Tomas aborda las razones del orden y forma de los preceptos del
Decalogo —paradzgma de toda ley, suele repetir—, nos dice que su disposicion responde
al proceso de generacion por el cual el hombre se hace bueno. En primer lugar, deja muy
claro que el quicio de todo el orden moral radica en la recta disposicion de la voluntad
humana hacia su fin Gltimo, que es Dios mismo, sin el cual la moral estd como
desquiciada.?’ Por tanto, para Santo Tomds, la recta disposicion del hombre hacia su
Creador es el fundamento ultimo de la vida moral y de toda la ley natural. En segundo
lugar, explica la jerarquia de los preceptos del Decélogo. Santo Tomas ensefia que los
diez mandamientos estdn ordenados de méas a menos importante, y en cierta manera
siendo los primeros los fines de los siguienes. Y lo explica del siguiente modo: puesto
que la vida del hombre tiene como fin la sociedad con Dios, lo primero es disponerse
adecuadamente hacia Dios, y dentro de esta relacion con Dios, mas importante es la
lealtad (1°" mandamiento), luego la reverencia (2° mandamiento), y por ultimo el servicio
(3* mandamiento). Después estan los preceptos que nos ordenan hacia nuestro prdjimo, y
lo mas grave es el desorden hacia las personas de quien se es mas deudor: los padres (4°
mandamiento); y respecto a los demas, es mas grave el pecado de obra que el de palabra,
y el de palabra mas que el de pensamiento (8° y 9° mandamientos). Y dentro de los

19 Cf. POOLE, Diego, “Grisez y los primeros principios de la Ley Natural”, en Persona y Derecho, n°.
52 (January), pp. 339-93. Disponible en este enlace.

20 Esta idea la encontramos en su respuesta a la pregunta "sobre si el primer precepto del decalogo
estaba debidamente promulgado". «Es propio de la ley hacer buenos a los hombres. Y por eso es
conveniente que los preceptos de la ley se ordenen segiin el orden de generacion, por el cual el hombre se
va haciendo bueno. Y en el orden de generacion hay que tener en cuenta dos aspectos: primero, que se
forme en primer lugar la parte principal, como en la generacion del animal lo primero que se forma es el
corazoén, y al edificar una casa, lo primero son los cimientos. Y en la bondad del alma, la parte principal es
la bondad de la voluntad, por la que el hombre usa bien de cualquier otra bondad. Ahora bien: la bondad de
la voluntad se mide por su objeto, que es el fin. Por eso fue necesario poner en primer lugar en el hombre,
que por la ley iba a ser formado en la virtud, como una especie de fundamento de la religion, por la cual se
ordena debidamente a Dios, que es el fin ultimo de la voluntad humana. (...)». DE AQUINO, Tomaés, Suma
Teologica, 11-11, q.122, a.2, s,

13
v. 20251116


https://revistas.unav.edu/index.php/persona-y-derecho/article/view/32493/27758

LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

pecados de obra, es mas grave el homicidio (5° mandamiento) que el adulterio (6°
mandamiento), y el adulterio mas grave que el hurto (7° mandamiento):

«Los preceptos del decalogo versan sobre aquellas cosas que presto se ofrecen
a la mente humana. Ahora bien, es evidente que tanto una cosa es mas pronto
aceptada por la razon cuanto su contraria es mas grave y mas se opone a la misma
razoén. Y como el orden de la razén toma su principio del fin, resulta mas contra
razon que el hombre no guarde el debido orden con relacién a su fin. Pues el fin
de la vida humana es la sociedad con Dios, y asi primero debieron ordenarse los
preceptos del decalogo por los que el hombre se ordena a Dios, puesto que su
contrario es gravisimo. Asi como en un ejército, que se subordina al general en
jefe como a su fin, ante todo el soldado debe subordinarse al general, y la
insubordinacion contra éste es gravisima; secundariamente debe someterse
también a los otros oficiales.

» Entre los preceptos que ordenan al hombre a Dios, ocupa el primer lugar el
que impone al hombre la fidelidad a Dios y excluye toda relaciéon con sus
enemigos; el segundo, el que le prescribe la reverencia a Dios; el tercero, el que
sefiala el servicio que debe prestarle. Mayor crimen es en el ejército la deslealtad
del soldado que pacta con el enemigo que el que falta al respecto a su general, y
esto es mas grave que una simple negligencia en el tratamiento.

» De los preceptos que miran al projimo, es evidente que mas repugna a la
razén y es mas grave pecado el desorden contra las personas de quien es mas
deudor. Por eso, de los preceptos que miran al prdjimo se pone ante todo el que
toca a los padres.

En los otros preceptos también es manifiesto el orden, atendiendo a la gravedad
de los pecados, pues mas grave es el pecado de obra que el de palabra, y mas el de
palabra que el de pensamiento. Y, entre los pecados de obra, mas grave es el
homicidio, por el que se priva a un hombre de la vida, que el adulterio, por el que
se introduce la duda sobre la legitimidad de la prole que ha de nacer; y el adulterio
es mas grave que el hurto, por el que se priva de los bienes materialesy.’

El contenido de la ley natural se va desplegando desde el fin ultimo. Todos aquellos
fines que no sean el fin Ultimo pueden ser medios hacia el fin tltimo, y si no conducen de
alguna manera hacia el fin Gltimo, no son fines legitimos moralmente. La estructura del
razonamiento practico es precisamente la de una deliberacion entre medios para
conseguir fines. Cuando los medios se presentan como necesarios en todo caso y para
todos los hombres de cara a conseguir el fin tltimo, entonces decimos que dichos medios
son de ley natural. Santo Tomads explica esto al exponer de qué modo se deriva la ley
positiva de la ley natural.

5. LEY NATURAL Y LEY POSITIVA

Distincion entre ambas leyes

Si entendemos por ley positiva aquella que hacemos los hombre, y que habitualmente
publicamos por escrito, es obvio que la ley positiva contiene muchas prescripciones que
son también de ley natural. Pero, la distincion esencial entre ambas leyes no que una (la
natural) no esté escrita, y la otra (la positiva) si. La distincion esencial es que la ley
natural tiene fuerza de obligar con independencia de que esté escrita. Mientras que la ley
positiva obliga s6lo en la medida en que esté promulgada por el legislador humano.

21 DE AQUINO, Suma Teoldgica, 1-11, q.100, a.6, s.
14
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

Pero recordemos una idea que vimos en el tema siete. Decir que la ley positiva obliga
porque esta promulgada por el legislador humano no significa que obligue sélo por su
fuerza coercitiva, sino porque en ¢l hemos confiado la toma de decisiones en orden al
bien comun. Y entre esas decisiones hay muchas que podrian ser de una manera o de otra.
Por ejemplo, en caso de una inundacién provocada por lluvias torrenciales, el alcalde
puede ordenar unas medidas como evacuar la ciudad, o subir a los pisos mas altos, o
prohibir los desplazamientos... Cualquiera de esas medidas, segiin las circunstancias,
pueden ser oportunas, aunque sean incompatibles entre ellas, pero una vez decididas,
todos debemos moralmente obedecer, porque si no hay coordinacion, el caos y la
desgracia podrian ser mucho mayores. Vemos, por tanto, que hay normas contingentes,
que no derivan con necesidad de nuestro fin natural, sino de situacion concreta de cada
momento. Estas son propiamente las normas de derecho positivo. Aunque obviamente, el
derecho positivo también recoge expresamente exigencias del derecho natural.

Derivacion de la ley positiva por conclusion y por determinacion

Cuando Santo Tomads explica que qué modo deriva la ley positiva de la ley natural, lo
hace con el argumento de la necesidad. Lo que es necesario universalmente para alcanzar
el fin de nuestra vida, es de ley natural. Y lo que es contingente, esto es, lo que puede ser
de diversas maneras para conseguir el fin, una vez determinado un modo por el
gobernante, entonces es de ley positiva.

Puesto que lo que es necesario en todas partes y en todo caso para conseguir el fin
ultimo, preexiste a nuestras preferencias, su conocimiento es especulativo, no practico,
porque nosotros so6lo concluimos, no “decidimos” lo que hay que hacer. Por eso Santo
Tomas dice que unos principios de ley natural se derivan del conocimiento del fin ultimo,
por via “de conclusion”, no de “determinacion”, es decir, por via de puro conocimiento
sin que el legislador “decida” nada de su contenido. En cambio, aquello que pudiendo ser
muchas maneras igualmente legitimas para conseguir el fin, una vez fijado por el
legislador, es una “determinacion”, una eleccion del legislador. Por ejemplo, la ley
natural exige ser fiel a la palabra dada pero la determinacion de la forma de los acuerdos
o el establecimiento de indemnizaciones en caso de incumplimiento, son materias
exclusivas de la ley humana

También puede darse el caso de que en una misma ley positiva se den elementos
derivados en parte por conclusion y en parte por determinacion de la ley natural. Es claro,
por ejemplo, que el castigo del homicidio se concluye de los primeros principios de la ley
natural, de tal modo que dicho castigo es «naturaly», porque sin sancionar los delitos es
imposible la convivencia, pero no la concreta pena que corresponda al homicida, que es
algo a determinar seglin un criterio prudencial.

Como mejor se puede comprender esta diversa derivacion de los preceptos por via de
determinacion o por via de conclusion es acudiendo al art. 11 de la q. 100 de la I-II,
donde Santo Tomaés se pregunta si era conveniente que la Ley Antigua (que es ley escrita)
distinguiera otros preceptos morales ademas de los del Decalogo. Se trata de una cuestion
que ha sido un poco marginada por la reflexion iusfilosofica, quiza porque aparentemente
solo trata de una cuestion de derecho divino positivo, referente a la legislacion mosaica.
Pero es 1mportante para el iusnaturalismo, porque en ningin pasaje del corpus tomista se
explica con més detalle la clasificacién de los principios de la ley natural y de qué modo
derivan unos de otros. El Aquinate toma como punto de referencia los preceptos del
Decélogo, convencido de que éstos constituyen la expresion mas lograda de los principios
fundamentales de la ley natural. En ese articulo Santo Tomés explica que a partir de los
preceptos del Decalogo (que son preceptos morales naturales) se derivan por via de
determinacion los preceptos judiciales y ceremoniales; y por via de conclusion, otros
preceptos morales. Los preceptos ceremoniales “determinan” el sentido de los morales en

15
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

lo que dice relacion con Dios (por ejemplo, sobre como ha de ser el Templo, las formas
de culto, etc); mientras que los judiciales “determinan” el sentido de los preceptos
morales en lo que mira a las relaciones con el projimo (estableciendo penas a los delitos,
etc). Tanto los preceptos del Decalogo como los preceptos morales que de €l se derivan,
son preceptos de ley natural, y por tanto, obligan aunque no hubiera ley positiva. En

Ambito de
la ley natural
(fondo gris)
Preceptos comunisimos: amor a Dios y al
projimo
Decalogo
(preceptos morales
generales)
N
I';Té);!%ﬁtwa ] Via de determinacion ] [ Via de conclusion |
{fondo amarillo) / \ \
Preceptos Preceplos Preceptos morales
Ceremoniales judiciales mas especificos

cambio, los preceptos judiciales y ceremoniales so6lo obligan porque Gnicamente existen
en cuanto son formulados por el legislador.

En la cita que reproducimos a continuacion Santo Tomdas nos muestra una
clasificacion general de los preceptos de la ley natural, y nos hace ver que la derivacion
de la ley positiva a partir de la ley natural es una cuestion que, en parte, coincide con el
mismo desplegarse de la ley natural.

«Los preceptos judiciales y ceremoniales solo tienen fuerza de obligar por su
institucion, pues antes de ésta no importaba que una cosa se hiciera de esta o de
aquella manera. Mas los preceptos morales tienen su fuerza obligatoria de la
misma razén natural, y aunque jamas sean establecidos por la ley. De éstos, unos
son comunisimos y tan evidentes que no necesitan de promulgacion, como son los
preceptos del amor de Dios y del prdjimo y otros tales, que son fines de los otros
preceptos, como se dijo anteriormente. Acerca de €stos no cabe error en el juicio
de la razdén. Otros hay que son mas concretos, pero cuya razon el mismo pueblo al
instante y con facilidad alcanza a ver; pero como en ellos pueden alin errar
algunos, por esto necesitan de promulgacion. Tales son los preceptos del decélogo.
Otros hay cuya razén no a todos es manifiesta, sino solo a los sabios, y éstos han
sido afiadidos al decalogo y dados por Dios al pueblo por mediacion de Moisés y
Aaron.

» Mas porque los preceptos que son de suyo evidentes, son medios para
conocer los que no lo son, por esto los preceptos anadidos al decalogo se reducen
a los de éste a modo de suplemento. Asi, por ejemplo, al primer precepto, que
prohibe el culto de los otros dioses, se afaden otros preceptos que prohiben cosas
ordenadas al culto de los idolos, como se ve en Dt 18,10ss: No haya en medio de

16
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

ti quien haga pasar por el fuego su hijo o una hija, ni quien se dé a la adivinacion,
ni a la magia, ni a hechicerias, ni quien consulte a encantadores, etc. El segundo
precepto prohibe el perjurio, al que se afiade la prohibicion de la blasfemia en Lev
24,15 y de las doctrinas falsas en Dt 13. Al precepto tercero se afiaden todos los
preceptos ceremoniales. Al cuarto, que manda honrar a los padres, se anade el de
honrar a los ancianos, segun se lee en Lev 19,32: Alzate ante una cabeza blanca y
honra la persona del anciano, y en general todos los preceptos que inducen a
respetar a los mayores o a prestar favores, sea a los iguales, sea a los menores. Al
quinto precepto, que prohibe el homicidio, se afiade la prohibicion del odio o de
cualquier atentado contra el projimo, segin aquello de Lev 19,16: No depongas
contra la sangre de tu projimo. Asimismo, la pI‘OhlblClon del odio fraterno (ib.,
v.17): No aborrezcas a tu hermano en tu corazon. Al sexto precepto, en que se
condena el adulterio, se afiade la prohibicion del meretricio, segin Dt 23,17: No
habra prostituta entre las hijas de Israel, ni prostituto entre los hijos de Israel. Y
asimismo se prohibe el vicio contra naturaleza, segun Lev 18,22ss: No te
ayuntaras con hombre como con mujer, ni te ayuntards con bestia.

» Al séptimo precepto, que condena el hurto, se anade la prohibicion de la
usura, segun el Dt 23,19: No dards a usura a tu hermano; y la prohibicion del
fraude, segun el Dt 25,13: No tendras en tu bolsa pesa grande y pesa chica, y en
general todo cuanto tiende a cohibir la calumnia y la rapifia. En el octavo precepto,
que prohibe el falso testimonio, se afiade la prohibicion del juicio falso, segun Ex
23,2: No te unas a los impios para testificar en falso, No te dejes arrastrar al mal
por la muchedumbre; la prohibicion de la mentira (ib., v.7): Huye de toda
mentira; la prohibicion de la detraccion, segin Lev 19,6: No vayas sembrando la
dzfamaczon entre el pueblo. A los otros dos preceptos no se hace adicion alguna,
por cuanto en ellos la prohibicién de la codicia es universal.».?

De todo lo dicho se deduce que, para Santo Tomas, la ley natural no se halla en un
mundo distinto y aparte de la ley positiva, ni es un deber ser utopico o inalcanzable, sino
que “vive” en y vivifica a la ley positiva.

Cuanto de la ley moral natural puede prescribir la ley positiva.

Cuando estudiabamos la diferencia entre ética y derecho, veiamos que la ley moral,
que en Santo Tomas es lo mismo que la ley natural, es la expresion normativa de las
condiciones para que el ser humano alcance la plenitud de su forma, es decir, para que
llegue a ser completamente humano. Deciamos también que la ley positiva tiene un
ambito mucho maés restringido: establece solo aquellas pautas de comportamiento
necesarias para preservar una pacifica convivencia entre los ciudadanos. El ambito de la
ley natural abarca toda acciéon humana voluntaria, aunque no tenga una inmediata
repercusion social. La ley positiva, en cambio, se refiere solo a los actos exteriores que
afectan mas gravemente a otras personas. Es cierto que cuanto mas desarrollada estd una
comunidad politica (moral, cultural y econdmicamente), tanto mas puede exigir
comportamientos que en otras comunidades no serian posibles, aunque solo sea por falta
de medios, como por ejemplo reciclar los residuos. La ley, sin abdicar de su caracter
pedagbgico, debe limitarse a exigir lo que de modo razonable los hombres de una
sociedad estan en condiciones de hacer, segin los tiempos y el estado moral en que se
hallen. Por eso, a veces la ley debe tolerar ciertos males, porque si se quisiesen extirpar,
causarian mayores males (como en algunos lugares, la prostitucion o el consumo de
algunos productos perjudiciales para la salud). Esta reflexion nos lleva de la mano a la
cuestion de la tolerancia: qué tolerar y qué no tolerar. O la cuestion de si es cierto que

22 DE AQUINO, Suma Teoldgica, I-11 q.100, a.11, s.
17
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

cuanto mas tolerante sea una sociedad, tanto mejor, etc. Cuestiones que no vamos a
desarrollar en este tema.

6. LA NATURALIDAD DEL MAL

La experiencia moral, la psicologia y la filosofia coinciden en que el ser humano busca
el bien propio y ajeno, mejor dicho, comprende que el bien propio también es el bien
ajeno, pero también experimenta la fragilidad y un cierto desorden en sus apetitos, que a
veces, incluso en personas con formacion, se imponen sobre su razén, provocando el
conflicto y a veces el crimen. Esta ambivalencia de la condicion humana, en la que junto
a la tendencia solidaria convive una cierta maldad, es un tema recurrente en la filosofia,
en la teologia, la psicologia, en el cine (pensemos por ejemplo en el Serior de los Anillos
en la Guerra de las Galaxias) incluso en el arte, y por supuesto, en la ciencia juridica. Es
la cuestion del mal y de la maldad en el hombre. ;Existe una maldad natural en el
hombre? Plantear esta cuestion sigue siendo relevante si queremos explicar por qué el
bien exige formacidn, cooperacion y leyes, y por qué la moralidad no puede fundarse en
la suposicion de una espontanea rectitud natural.

Una herida en la naturaleza humana, que le hace mas costoso el bien

De muchas maneras se puede abordar el estudio de la inclinacion al mal. Veamos cémo
lo explica el Aquinate. Desde la vision de Santo Tomas, y en general desde la
cosmovision cristiana, en el hombre hay principalmente una inclinacion hacia el bien que
inspira todo su obrar. Pero también hay una herida persistente en su naturaleza, que Santo
Tomas, y el cristianismo en general, explican con la historia del pecado original, como
una herida en la naturaleza humana, sin la cual el sometimiento natural del hombre a la
voluntad de Dios, y por tanto al bien, y la consiguiente sumision, también natural, de las
potencias del hombre al imperio de su razon serian perfectas.?® Esta herida de la
naturaleza humana no supone corrupcion ni incapacidad para lograr el fin, sino solamente
debilidad. Santo Tomas explica que el hombre puede suplir esta debilidad con la ayuda de
Dios y con un esfuerzo adicional, que los cléasicos llamaban ascesis, que significa
ejercicio. Por eso es también natural en el hombre en su estado actual esforzarse,
contrariando sus apetitos desordenados, para ser mejor persona.

La connaturalidad con el mal como consecuencia del vicio y del temperamento con el
que se nace

Junto a esta debilidad de la naturaleza, comun a todos los hombres, que hace costoso el
sometimiento de los apetitos inferiores al orden de la razon, estan las malas costumbres
adquiridas por cada persona, que influyen sobre el caracter, y también una cierta
disposicion genética que configura el temperamento de cada uno. Los habitos adquiridos,
buenos o malos, son como una segunda naturaleza que predispone a cada persona a
ciertas acciones buenas o malas. Por eso, a una persona viciosa le resulta “natural” el acto
inmoral. Los vicios se adquieren no solo por la repeticion de actos inmorales, sino
también por el influjo de una mala educacion, y en general, del entorno en que uno se
mueve, que pueden confirmar el asentimiento de la voluntad al mal. Cada decision va

2 Cf. DE AQUINO, Tomas, Suma Teoldgica, 1-11 q.82, a.3. En el Compendio de Teologia, en el
capitulo 192 titulado “Del efecto que siguid a la culpa en cuanto a la rebelion de las cosas inferiores a la
razén”, Tomas escribe: «Como toda la integridad del armonioso estado de que hemos hablado era
producida por la sumision de la voluntad humana a Dios, al rebelarse el hombre perdi6 la perfecta sumision
de las fuerzas inferiores a la razén y del cuerpo al alma; y por consiguiente, el hombre sintié en el apetito
sensitivo inferior los movimientos desordenados de la concupiscencia, de la ira y de las otras pasiones
contrarias a la razén misma, que la oscurecen la mayor parte de las veces y la perturban en sus facultades».

18
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

consolidando una cierta inclinacién en la persona y la educacion va facilitando esa
configuracion del caracter. Junto al modo de vivir y la educacion recibida, en la forja de
las inclinaciones personales existe también el temperamento con el que se nace, que
depende ya de la genética propia de cada individuo. En casos excepcionales, el
temperamento puede disponer hacia determinados comportamlentos inmorales y, por eso,
ser en cierto modo “actos naturales” para quien los realiza.’*

7. CONTRASTE ENTRE SANTO TOMAS Y KANT.

Santo Tomas no entiende lo natural como lo entiende Kant, como lo necesario y
contrapuesto a la libertad. Para Kant la naturaleza es el mundo de la necesidad,
contrapuesto al mundo moral, que es el “reino de la libertad”.?> Para Kant, lo natural es el
conjunto de fenomenos predeterminados completamente 1ndependlentes de la libertad
humana. La libertad, por contraste, segin Kant, es la capamdad de actuar sin estar
determinado por inclinaciones sensibles o causas naturales.’®

Kant comprende la naturaleza en clave mecanicista, como un fenémeno empirico o
factico movido sélo por un impulso inicial (causalidad eficiente). En cambio, santo
Tomas (y, todavia mas, Aristoteles) tiene una vision bioldgica de la naturaleza, donde los
seres se mueven a si mismos atraidos por el fin y no s6lo impulsados por una causa
eficiente.?” La concepcion kantiana de la naturaleza como un gran mecanismo regido por
la ley de la necesidad serd la vision dominante de la naturaleza en los filosofos
posteriores hasta nuestros dias. Y esta concepcion forma un prejuicio que hace mas dificil
comprender a Santo Tomas.

A diferencia de Santo Tomas, en Kant la ley moral y la ley natural se presentan como
realidades contrapuestas, cuando para Santo Tomas, ley natural y ley moral son lo mismo.

24 En este sentido, escribe Santo Tomas: «Porque acontece corromperse en algin individuo alguno de
los principios naturales de la especie, y asi, lo que es contra la naturaleza de la especie llega a ser natural
accidentalmente a tal individuo, como es natural al agua que ha sido calentada el que caliente. Asi, pues,
sucede que lo que es contra la naturaleza del hombre, ya en cuanto a la razbn, ya en cuanto a la
conservacion del cuerpo, se hace connatural a un determinado hombre a causa de alguna corrupcion natural
existente en ¢él. Esta corrupcion puede ser, o por parte del cuerpo, bien por enfermedad, como a los que
tienen fiebre las cosas dulces les parecen amargas, y a la inversa; o bien a causa de la mala complexion,
como algunos se deleitan comiendo tierra o carbon o algunas cosas similares; o también por parte del alma,
como algunos, por costumbre, se deleitan en comer hombres o en el coito con bestias (...) o en otras cosas
similares, que no son conformes a la naturaleza humanay». DE AQUINO, Tomas, Suma Teologica, I-11, q.31,
a.7,s.

25 También es cierto que algunos pasajes de Santo Tomads podrian dar pie a pensar asi, porque a lo largo
de la Suma Teologica, pero especialmente en la primera parte, hace referencia a lo natural como aquello
que es necesario y que queda, por tanto, sustraido al ambito de dominio de la libertad. Pero una
interpretacion del conjunto de la obra de Santo Tomas contradice esta interpretacion.

26 Una voluntad sana es una voluntad independiente de la propia naturaleza. En este sentido, escribe
Kant: «en el concepto de una voluntad ya esta contenido el concepto de causalidad, y, por ende, en el de
una voluntad pura esta el concepto de una causalidad de la libertad, i.e., una causalidad que no es
determinable segliin leyes de la naturaleza». KANT, Immanuel, Critica de la razon practica, 1788, (ed.
Fondo de Cultura Econémica), trad. Dulce Maria Granja Castro), [55] <97>.

27 Tomamos esta expresion de “vision biologica de la naturaleza” de las obras de Francisco Carpintero.
Por ejemplo, comentando a Santo Tomas, escribe: «En la vision tomista del mundo, que es la vision propia
de un bidlogo, “las cosas” (en plural) estdn en continuo movimiento propio, porque nada las empuja
violentamente: son ellas las que tienden hacia lo suyo con fuerza o poder propio». CARPINTERO,
Francisco, La ley natural. Historia de un concepto controvertido, Encuentro, Madrid, 2008, p. 55.

19
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

Para Kant, la ley natural es descriptiva de la naturaleza, sometida al imperio de la
necesidad. Por el contraste, la ley moral es la ley de la libertad, que el hombre se dicta a
si mismo. La ley moral es independiente de la naturaleza. Kant lo dice claramente: «la ley
moral, como ley de la libertad, ordena mediante fundamentos determinantes que deben
ser totalmente 1ndependlentes de la naturaleza y de la concordancia de ésta con nuestra
facultad de desear».?® La moral, dice Kant, «no es otra cosa que la personalidad, es decir,
la libertad e independencia del mecanismo de toda la naturaleza, pero considerada, al
mismo tiempo, como facultad de un ser sometldo a leyes, puras practicas que le son
propias, es decir, dictadas por su propia razéon».>” La ley moral es obra de la voluntad
humana que Kant identifica con la razén practica, que es capaz por si misma de
proporcionar los motivos y fines para obrar. La ley moral es precisamente la expresion
positiva de la libertad humana. Su expresion negativa es su independencia respecto a los
impulsos de la naturaleza.

Para Kant, que trata de conciliar libertad y moralidad, el fundamento del deber no esta
en la naturaleza, sino en la propia razén auténoma legisladora que prescribe el deber. Se
actua entonces no por inclinacién natural, lo cual denotaria falta de libertad, sino por
deber.?® Las inclinaciones naturales nos muestran lo que tenemos en comun con los
animales, y tales inclinaciones no son para nada fiables en la identificacion del bien moral.
La razon debe actuar sin 1nchna010n natural de ningln tipo, y de este modo la razén
formula la méaxima del deber.?!

28 Ibidem, [124] <224>.
2 Ibidem, [87] <155>.

30 CRUZ PRADOS, Alfredo, Deseo y verificacion, Eunsa, Pamplona, 2015, p. 176. Para Kant, un obrar
cuyo principio sea el apetito y que, por tanto, esté regido por imperativos meramente hipotéticos, sélo
puede ser un obrar heterénomo. Sélo puede ser autonomo un obrar cuyo principio sea la sola razon. Si la
razon de la ley segln la cual la voluntad se mueve o determina a si misma es un objeto que la voluntad
quiere necesariamente, que atrac a la voluntad a causa de la disposicion natural de ésta, a causa de un
impulso puesto por la naturaleza, entonces esta determinacion de la voluntad es mera heteronomia, pues la
voluntad no se determina inmediatamente, no se da a si misma la ley, sino que la ley es dada por el impulso
natural [FMC, Ak, 1V, 441-444]. Ana Marta Gonzalez afnade: «Este es un punto fundamental en el que
difieren Tomas de Aquino y Kant. En Kant, la razon pretende ser practica al margen de las inclinaciones, lo
cual no puede suceder sino al precio de identificar razén practica y voluntad (cfr. GMS, BA, 37, 90). Asi, ¢l
entiende que el deber moral, en realidad, es un querer radical, que seria eficaz para todo ser racional, wenn
die Vernunft bei ihm ohne Hindernisse praktisch wére, si la razon, para él, fuera practica sin impedimento
alguno; pero en seres como nosotros, afectados de sensibilidad y tendencias, el deber moral ya no se
identifica sin mas con el querer. Cfr. KANT, 1., GMS, BA 103». GONZALEZ, Ana Marta, Moral, razon y
naturaleza, 2.* ed., Eunsa, Pamplona 2006, p. 171.

31 «El hombre —escribe Kant— no es tan totalmente animal como para ser indiferente a lo que la razon
por si misma dice y para usarla s6lo como instrumento de satisfaccion de sus necesidades en cuanto ser
sensible, pues la razon no lo eleva en valor sobre la mera animalidad si ésta solo le sirve para aquello que el
instinto lleva a cabo en los animales; en tal caso la razon seria s6lo una manera especial de la cual se ha
servido la naturaleza para dirigir al hombre al mismo fin al que ha destinado a los animales, sin
determinarlo a un fin superior. Asi pues, el hombre necesita, segiin la disposicion que la naturaleza ha
puesto en ¢l, de la razén para tener en cuenta siempre su bienestar (Wohl) y su malestar (Weh), pero
ademas tiene la razon para un fin superior, a saber, no solo para reflexionar sobre lo que en si es bueno
(gut) o malo—de lo cual sdlo puede juzgar la razon pura, para nada interesada en lo sensible— sino para
distinguir totalmente este juicio de aquel otro y hacerlo su condicidon supremay. KANT, Immanuel, Critica
de la razon practica, 1788, (ed. Fondo de Cultura Econdémica), trad. Dulce Maria Granja Castro), [62]
<109>. Mas adelante, anade: «el concepto de lo bueno (Gutes) y lo malo (Bdses) no debe ser determinado

20
v. 20251116



LECCION NOVENA: LA LEY NATURAL

Es importante subrayar que la naturaleza en Kant no es para nada fuente de la moral:
es materia bruta que la razon debe domesticar. La naturaleza es una fuerza que, como
dice el mismo Kant, provoca la humillacion del hombre al recordarle su pobre condicion
en contraste con la sublimidad del deber moral: «la ley moral humilla inevitablemente a
todo hombre cuando compara con esa ley la tendencia sensible de su naturaleza».?

A diferencia de Kant, para Santo Tomas la naturalidad de la ley natural incluye la
libertad humana. Para el Aquinate, natural es lo que Dios hace en las cosas, y la actividad
de la razén humana interactuando con el dinamismo de las inclinaciones es el modo
disefiado por Dios para guiar la accion humana. Por tanto, la intervencioén de la razoén
humana no resta naturalidad a la ley natural, porque actuar bajo el control de la razén es
lo mas natural en el hombre. Desde la perspectiva de Santo Tomas, s6lo por la razén el
objeto de la inclinacién puede convertirse en acto debido, y s6lo asi podemos hablar
propiamente de /ey, de ley natural.*?

Habria que preguntarse si esta ética kantiana “desencarnada” esta en el fondo de la
separacion entre el yo y su propio cuerpo. Al fundar Kant una ley moral tan
independiente de la naturaleza, tan “desapasionada”, ademas de hacer cargante a la moral,
deja abierto el paso a la filosofia posterior done la naturaleza creada, la propia en primer
lugar, ya no se entiende como portadora de un mensaje moral.

antes de la ley moral (la cual, aparentemente, tendria que basarse incluso en ese concepto), sino s6lo (como
ocurre aqui) después y mediante éstay» [63] <110>.

32 KANT, Immanuel, Critica de la razén prdctica, 1788, (ed. Fondo de Cultura Econdmica), trad.
Dulce Maria Granja Castro), [74] <132>.

33 «Santo Tomas —escribe Rhonheimer— trabaja aqui con una diferencia que la mayor parte de sus
intérpretes pasan por alto. Distingue concretamente el “acto y fin peculiares” (“actus et finis propius”) de
una inclinacion, y su “acto y fin debido” (“actus et finis debitus™). O también: lo “peculiar” de la razon es
precisamente la inclinacion a lo debido. Todo lo “peculiar” de las inclinaciones originariamente no
racionales es asumido en el orden de lo debitum al ser captado por la razon. Y esto significa que por obra de
la razén sale del nivel del genus naturae y entra en el genus moris. Asi pues, la diferencia moral es
constituida en todos los casos por la razon, y no ya por el hecho de la “naturalidad”. Por otra parte, sin la
inclinacién natural y lo peculiar de ella, la razén careceria por completo de objeto, y de ese modo tampoco
podria proporcionar orientacion practica alguna». RHONHEIMER, Martin, La perspectiva de la moral,
Rialp, Madrid, 2000 (la ed. original alemana es de 1994), p.288

21
v. 20251116



