


MAX SILVA ABBOTT 
 

 

 

 

 

 

 

LA CRECIENTE PRESIÓN  

DEL DERECHO 

INTERNACIONAL  

DE LOS DERECHOS 

HUMANOS 
 COLUMNAS DE PRENSA 

  



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Copyright @ISFEM 2025 

Santiago, Chile 

Todos los derechos reservados 

Publicado en Santiago, Chile, por ISFEM 

Producido en Chile. 

Diseño de tapa: Ricardo Aravena Bruna 

Impreso por Quickprint Ltda. 

Primera Edición, octubre 2025 

 

ISNN (versión impresa) 978-956-09378-5-8 

 

Este libro está protegido por la Ley Chilena Nº17.336 de la propiedad intelectual. 

Por tanto, su contenido no puede ser copiado o distribuido por ningún medio sin  

el permiso expreso del autor. Sin embargo, los fragmentos pueden reproducirse,  

siempre que se mencione la fuente, el título y el autor. 

  



3 

 

ÍNDICE 

 

INTRODUCCIÓN 7 

  

I. LA CRECIENTE INFLUENCIA  

DEL DERECHO INTERNACIONAL 

 

17 

Presentación 17 

1. Dos órdenes jurídicos paralelos 21 

2. Toda medalla tiene siempre dos caras 22 

3. La creciente influencia del Derecho internacional 24 

4. Un actor cada vez más relevante 26 

5. Una creciente falta de control 27 

6. El problema del poder 29 

7. Los verdaderos amos 31 

8. Una democracia tutelada 32 

9. ¿Hasta cuándo lo vamos a permitir? 34 

  

II. EL FUNCIONAMIENTO DEL DERECHO 

INTERNACIONAL DE LOS DERECHOS 

HUMANOS EN EL SISTEMA INTERAMERICANO 

 

 

37 

Presentación 37 

10. Un fenómeno cada vez más cupular 41 

11. El deber de predecir 42 

12. Contratos y tratados 44 

13. “Instrumentos vivos” 46 

14. A la espera de un fallo grave y polémico 48 

15. Su palabra es la ley 49 

16. ¿Derechos convencionales? 51 

17. Indivisibles e interdependientes 53 

18. El problema de las fuentes del Derecho 54 

19. El problema de las fuentes 56 

20. La voluntad real de los Estados 58 

21. Un creciente activismo judicial 59 

22. El gobierno de los jueces 61 

23. Jueces, leyes y democracia  

 

62 



4 

 

III. TRATADOS INTERNACIONALES  

Y BLOQUE DE CONSTITUCIONALIDAD 

 

65 

Presentación 65 

24. Tratados de derechos humanos y constitución 69 

25. Tratados de derechos humanos y constitución (y II) 70 

26. Tratados de derechos humanos y constitución  

(El Líbero) 

 

72 

27. Constitución y tratados de derechos humanos 75 

28. Tratados internacionales y constitución, otra vez 77 

29. Un Estado interdicto 79 

30. ¿Hacia una democracia tutelada o protegida? 81 

31. ¿Una constitución subordinada? 82 

  

IV. EL ACTUAL FUNDAMENTO  

DE LOS DERECHOS HUMANOS 

 

85 

Presentación 85 

32. Un contenido obligatorio común 89 

33. Un aparente punto de encuentro 90 

34. El problema de la falta de fundamento 92 

35. Sin reales puntos de referencia 94 

36. Anhelos humanos 95 

37. Sin un fundamento claro, todo es posible 97 

38. Una legitimidad incuestionable 99 

39. Unos derechos cada vez más ideologizados 100 

40. Como si fueran algo evidente 102 

41. Una aparente coincidencia 104 

42. El eclipse del eclipse 106 

43. Otra vez con el aborto… 107 

  

V. ALGUNOS DE LOS NUEVOS  

DERECHOS HUMANOS 

 

111 

Presentación 111 

44. Un constante “presentecentrismo” 115 

45. Como dos imanes que se repelen 116 

46. “Autonomía progresiva” 118 

47. Cuesta creerlo 120 

48. Pura casualidad 121 

49. Sin la tutela de los padres 123 



5 

 

50. Una autonomía cuestionable 124 

51. La ONU y el aborto 126 

52. Un viejo anhelo del poder 128 

53. Una completa homologación 129 

54. Una convivencia imposible 131 

55. Un dogma oculto 133 

56. Algunos problemas que afectan a la libertad religiosa 134 

57. La eutanasia que viene 136 

58. Una homologación peligrosa 137 

  

VI. DERECHOS HUMANOS  

Y PENSAMIENTO ÚNICO 

 

141 

Presentación 141 

59. Una nueva “ley natural” 145 

60. “Derechos humanos” totalitarios 146 

61. ¡Ay de quien se oponga! 148 

62. Los nuevos mandamientos 149 

63. Objeción de conciencia 151 

64. La ventaja de ser víctima 153 

65. La nueva religión de nuestro tiempo 154 

66. ¿Los derechos humanos como “carta de triunfo”? 156 

67. Los censores del mundo 158 

68. Una verdad oficial 159 

69. En nombre de los “derechos humanos” 161 

70. Amordazando al continente 163 

71. Humillados y ofendidos 164 

72. Por sus propios méritos 166 

73. Discursos de odio 168 

74. El fin de la democracia II 169 

75. Un “Gran Hermano” omnipresente 171 

76. ¿El totalitarismo que viene? 172 

  

VII. LOS DERECHOS HUMANOS Y EL 

CRECIENTE PAPEL DEL ESTADO  

EN SU IMPEMENTACIÓN 

 

 

175 

Presentación 175 

77. ¿Libertad o estatismo? 179 

78. Economía y derechos humanos 180 



6 

 

79. El paraíso de los derechos 182 

80. Un problema insoluble 183 

81. Un Estado confesional 185 

82. Los nuevos “derechos humanos” 186 

83. Los “derechos humanos” como arma 188 

84. Derechos que esclavizan 190 

85. La creciente moralización del Derecho 191 

86. Una poderosa herramienta de control social  193 

87. Otro paso más hacia el totalitarismo 195 

  

VIII. UNA PERSPECTIVA COMPLEMENTARIA:  

EL CRECIENTE PODER DE LOS 

ORGANISMOS INTERNACIONALES 

 

 

197 

Presentación 197 

88. Ilusos y conspiranoicos 200 

89. Una creciente autocracia 201 

90. El “CA+” de la OMS 203 

91. Requisitos proporcionales a su importancia 205 

92. OMS: ¿organización “monárquica” de la salud? 206 

93. ¿Puede desprenderse una nación así de su soberanía? 208 

94. ¿Hacia una gobernanza global? 210 

95. Una peligrosa dictadura internacional 212 

96. Una “policía del pensamiento” global 213 

97. El “Pacto para el Futuro” 215 

98. ¿El mundo es Davos? 217 

99. Robándose a nuestros jóvenes 218 

100. La máxima discriminación 220 

  

EPÍLOGO 223 

  

BIBLIOGRAFÍA 227 

 

  



7 

 

INTRODUCCIÓN 
 

 

Desde muy temprano en mi vida académica, tuve la suerte 

y el desafío de poder escribir columnas de prensa en mi ciudad, 

Concepción, Chile, en el Diario “El Sur”. Así, fue en octubre de 

1999 que procedí, con algo de nerviosismo, a mandar la primera 

(que no se incluye en este volumen), luego de lo cual me fueron 

pidiendo otras, cada vez con más regularidad, hasta que a fines de 

2002 fui incorporado como columnista regular, contando hasta la 

fecha con más de 850 columnas publicadas. 

 Una tarea semejante conlleva, al menos en lo personal, un 

doble desafío: poder plantear en cada oportunidad una materia 

que me parezca de importancia y además, hacerlo de modo 

comprensible para el público en general. Y a su vez, esto último 

se encuentra condicionado no sólo por el uso del lenguaje 

necesario para ello, sino también por el espacio bastante acotado 

del que se dispone. Todo lo cual ha contribuido, espero, a intentar 

ser más simple y llano a la hora de escribir y además, conciso, 

para lograr exponer de forma clara y autosuficiente la idea central 

en cada oportunidad. Tarea entretenida y desafiante, que ya se ha 

convertido casi en un hábito. 

 Por otro lado, esta gustosa obligación no sólo me ha 

forzado a estar al día en cuanto a lo que ocurre, sino también me 

ha permitido escribir sobre una serie de materias relacionadas con 

mis investigaciones, que a su vez, no pocas veces han dado lugar 

a otras publicaciones de mayor calibre, sea en revistas 

especializadas o libros colectivos. Y además, han sido el germen 

de libros, en que se recopilan estas mismas columnas ordenadas 

alrededor de un tema específico, como en el presente caso. En 

realidad, este es el tercer libro que publico con esta modalidad. 

 El primero llevó por título La familia. El bien 

irreemplazable, y fue publicado en Santiago, Chile, por la 

editorial Centro de Estudios Cultura Cristiana, en 2010. Reúne 90 

columnas, escritas entre 2000 y 2010, en que se abordan diversos 

problemas y conflictos que la aquejaban en esos años. 

 Más tarde y con este mismo formato y editorial, se publicó 

en 2014, Bioética. Una cuestión vital, que reúne 100 columnas, 



8 

 

escritas entre 1999 y 2012 (se atrasó un poco su impresión), con 

diversas temáticas relacionadas a esta delicada cuestión. 

 En consecuencia, el presente es el tercer libro de esta 

especie, vinculado en esta oportunidad al Derecho internacional, 

sobre todo el relacionado con los derechos humanos, ya que desde 

2011 ha sido esta la principal línea de mis investigaciones, área 

que se expande de manera exponencial y de la cual veo casi 

imposible salir. Con todo, he de confesar que se torna cada vez 

más interesante y contingente. 

 En lo personal, el tema del Derecho internacional de los 

derechos humanos fue todo un descubrimiento, pues salvo 

mencionarlo muy de soslayo, en mis tiempos de estudiante 

universitario –hace ya varias décadas–, se me enseñó lo que hoy 

puede llamarse el “Derecho Internacional público clásico”, que 

regula básicamente la relación entre los Estados y entre éstos y 

los organismos internacionales. 

 Ahora bien, puesto que permanentemente me ha 

interesado el debate ético y jurídico que impera en nuestros países 

(de lo cual son muestra, sin ir más lejos, los dos libros antes 

mencionados), desde un principio me llamó la atención que el 

origen último de dichos debates siempre fuera internacional, no 

local, lo que explica, entre otras cosas, que en varios de los países 

de Iberoamérica se asista a las mismas disputas, un poco antes en 

unos, un poco después en otros. 

 De este modo, poco a poco comencé a prestar más 

atención al ámbito internacional. Con todo, lo que no podía 

entender en un principio, era cómo hacía el Derecho internacional 

para tener tanta influencia en los ordenamientos jurídicos 

nacionales, tanto en sus leyes como en varias de las sentencias 

que emitían los jueces domésticos. Ello, pues había sido formado 

en la perspectiva clásica del mismo. 

 Por eso, el –para mí– descubrimiento del Derecho 

internacional de los derechos humanos en 2011, significó no sólo 

la respuesta que tanto había buscado a la anterior inquietud, sino 

una auténtica revolución en el modo de entender el Derecho. Ello, 

pues había sido formado dentro de la visión tradicional del 

mismo, centrada en la idea de Estado, soberanía, separación de 

poderes, democracia y el imperio de la ley. En una palabra (y 



9 

 

como se menciona en varias columnas), con una mirada 

“estatocéntrica” del mismo. Y si bien en ella la influencia del 

Derecho internacional también resultaba incuestionable, se la 

entendía de un modo muy diferente y por lo general, bastante 

ajena a los intereses de la ciudadanía.  

 Por eso, el descubrimiento de las características y del 

modus operandi del Derecho internacional de los derechos 

humanos, vino a ser una revolución para mi modo de entender el 

Derecho, al tiempo que respondió plenamente a mi inquietud de 

cómo hacía el Derecho internacional para influir de ese modo en 

la vida de los Estados y de sus ciudadanos. 

 Así entonces, comencé esta línea de investigación que 

dura hasta el presente, lo cual ha dado origen a más de cuarenta 

artículos, publicados o por publicar, tanto en revistas 

especializadas como en libros colectivos de varios países, y dos 

libros, uno como editor y otro como autor. Por las razones que se 

indican más adelante, todas estas obras constan en la Bibliografía 

que se presenta al final de este libro.  

 Y como resultaba obvio, a su vez, estas investigaciones 

también fueron dando lugar a muchas columnas de prensa, al 

vincular, por regla general, algún debate ético jurídico nacional 

con esta creciente influencia del Derecho internacional. Por eso, 

luego de un buen tiempo, se consideró oportuno reunirlas en el 

presente volumen. 

 Tal como se expresa en varias de estas columnas, la 

creciente influencia del Derecho internacional de los derechos 

humanos puede muy bien considerarse una completa revolución 

dentro del mundo jurídico, centrado tradicionalmente, según se 

ha dicho, en la actividad de cada Estado, considerado casi de 

manera aislada en su proceder. Es por eso que aunque cada vez se 

hace más evidente su influencia, las razones de la misma siguen 

permaneciendo más o menos ignoradas para el grueso público, lo 

que también incluye a varios operadores jurídicos. Y de hecho, 

tuvo que pasar un tiempo antes de que pudiera tener una idea 

global y sistémica de este fenómeno. 

 Ello se debe a que el modo de funcionamiento del Derecho 

internacional dentro del Sistema Interamericano (que ha sido la 

materia abordada en la gran mayoría de mis investigaciones), 



10 

 

posee varias características bastante técnicas, que por lo mismo, 

requieren de una buena dosis de estudio para ser comprendidas en 

su real dimensión. A desarrollar varias de ellas se han dedicado 

los trabajos publicados antes mencionados. 

 Sin embargo, el gran problema es que para comprender 

bien esas materias tratadas, se requieren variados conocimientos 

jurídicos, razón por la cual dicho contenido no resulta tan fácil de 

entender para un público más amplio. 

 De ahí pues, surgió la idea de exponer en un libro estas 

ideas de un modo más llano y simple, dirigido a no especialistas. 

Y nada mejor que usar para ello las columnas de prensa que había 

publicado en el Diario “El Sur”, a fin de que el fenómeno en 

comento resulte más entendible, dada su creciente importancia. 

 Este es, pues, el objetivo del presente libro: explicar de un 

modo simple y asequible, las principales materias que explican 

las características y el modo de funcionamiento del Derecho 

internacional de los derechos humanos dentro del Sistema 

Interamericano, sobre todo de la mano de la labor de su principal 

órgano: la Corte Interamericana de Derechos Humanos, y dado lo 

anterior, varios problemas que aquejan hoy a los derechos 

humanos como concepto. De ahí que la presente obra no busque 

llegar a grandes conclusiones ni elucubraciones, sino servir de 

material de difusión o divulgativo respecto de las materias que 

aborda, pues en razón de su importancia, deben ser ampliamente 

conocidas. 

 Además, al estar estructurado en columnas (un total de 

100), ordenadas por temas, permite que se vaya leyendo por 

partes, pues cada columna es independiente y busca transmitir un 

mensaje central. De esta forma, una ventaja de una obra de estas 

características, es que puede ser leída en diferentes épocas y 

también en el orden que se quiera (aunque resulta aconsejable 

hacerlo en la secuencia que se ofrece), si bien es cierto que varias 

ideas se repiten en diversas oportunidades. 

 Se insiste en que se considera muy importante poder 

generar un material de fácil comprensión para las materias 

tratadas aquí. Ello, en atención a que el fenómeno que se analiza 

apunta de manera muy general, al intento de que el contenido de 

las leyes de un país tenga en buena parte su origen en el Derecho 



11 

 

internacional y no en su propia autodeterminación, incluso 

democrática. Y si bien es un fenómeno que aún no se encuentra 

consolidado, podría muy bien ser estimado un cambio de época, 

similar a la aparición de los Estados, con motivo del surgimiento 

de los poderes soberanos a finales de la Edad Media. 

 En efecto, lo que hoy está ocurriendo cambia 

completamente el modo tradicional de entender el 

funcionamiento no sólo del Derecho, sino también de la política. 

Ello, pues los Estados están siendo cada vez más influenciados y 

presionados en el contenido de sus normas y sentencias, por 

criterios foráneos, emanados de diferentes organismos 

internacionales, que para sus defensores, se pretenden superiores 

a los mismos Estados, considerando por ello que sus decisiones 

pueden primar sobre sus constituciones e incluso sus procesos 

democráticos. 

 De esta manera, tanto el fenómeno jurídico como político 

ya no pueden seguir siendo considerados desde la perspectiva 

local de un país. Y si bien la situación de Iberoamérica no se 

encuentra tan avanzada en este sentido como la de la Unión 

Europea, resulta más que claro que la influencia internacional, 

sobre todo en lo que se refiere a los derechos humanos, no ha 

hecho más que crecer en las últimas décadas. 

 Ahora bien, a nuestro juicio, existen dos grandes 

problemas o defectos de este proceso que motivan la gran mayoría 

de estas columnas: la actual ausencia de un fundamento claro y 

objetivo de los derechos humanos (razón por la cual hoy estamos 

en presencia de una auténtica “Torre de Babel” en este sentido), y 

la total falta de control sobre la actividad que llevan a cabo los 

organismos internacionales de protección de estos derechos (al 

menos dentro del Sistema Interamericano), lo que hace que al 

carecer del fundamento señalado, estos derechos puedan ser 

utilizados como una herramienta ideológica, sobre todo por la 

creciente influencia que están teniendo sus decisiones sobre los 

Estados de la región. 

 De este modo, el presente libro, compuesto por 100 

columnas, según se ha dicho, escritas entre 2003 y 2025, se divide 

en 8 capítulos, de acuerdo con las materias tratadas en cada 

oportunidad. Con todo, para darle mayor organicidad, cada 



12 

 

capítulo va precedido de una breve Presentación antes de las 

columnas que lo integran. Evidentemente, hay materias que se 

repiten y que han sido abordadas en otras partes del libro; pero se 

ha intentado hacer la ordenación más coherente posible, dado que 

si bien cada columna aborda más de una materia, existe siempre 

una idea central que ha servido de parámetro para dicha 

ordenación. 

 El Capítulo I busca informar sobre la creciente influencia 

que está teniendo el Derecho Internacional de los derechos 

humanos, todo lo cual hace que la soberanía de los Estados se vea 

cada vez más mermada por sus criterios, pese a la notable falta de 

control que existe sobre sus órganos protagonistas, según se ha 

adelantado. 

 En el Capítulo II se abordan algunas de las características 

y modos de funcionamiento del Sistema Interamericano de 

Derechos Humanos. A pesar de que en varios casos se trata de 

materias bastante técnicas, se ha creído oportuno tratarlas, pues 

por regla general, se tiende a dar importancia sólo al texto de los 

tratados de derechos humanos suscritos por los Estados en su 

momento. Sin embargo, por las razones que se mencionan en este 

capítulo (y otras más que no se abordan en esta obra), la libertad 

de acción que tienen los órganos internacionales de control de 

estos tratados (comités, comisiones y tribunales internacionales) 

es tal, que en no pocas ocasiones, han hecho decir a estos tratados 

cosas que en realidad no establecen. Y aquí el papel de los jueces, 

tanto nacionales como internacionales ha tenido un papel 

fundamental. 

 El Capítulo III aborda también un tema bastante técnico, 

pero de suma importancia: la incorporación que varias 

constituciones de la región han hecho de los tratados de derechos 

humanos a su propio texto. La razón de estas columnas se debió 

sobre todo a los dos procesos constituyentes desarrollados en 

Chile en los últimos años –ambos fallidos, lo que representa toda 

una novedad–, pues una de las materias más importantes 

debatidas en cada ocasión, era precisamente, la relación entre la 

Carta Fundamental y los tratados de derechos humanos y su 

eventual incorporación a la misma. Con todo, es necesario aclarar 

que esta temática no resulta plenamente entendible si no se tienen 



13 

 

en cuenta las características y modos de funcionamiento del 

Sistema Interamericano vistas en el capítulo anterior. 

 El Capítulo IV aborda la actual falta de fundamento de los 

derechos humanos. Si bien es un tema de corte más filosófico, 

resulta esencial, pues al no existir claridad sobre estos derechos 

(entre otras cosas, su contenido, la relación entre ellos o sus 

titulares), ocurre en la actualidad que cada sector los entiende de 

acuerdo con sus propias convicciones, que en muchos casos son 

muy distintas, cuando no opuestas a las de su contraparte. Ello ha 

hecho que hoy por hoy, casi cualquier cosa pueda terminar siendo 

considerada un “derecho humano” por alguna corriente, razón por 

la cual lo único común a su respecto es el nombre. 

 El Capítulo V deriva directamente de lo tratado en el 

anterior y desarrolla algunos de los “nuevos derechos humanos” 

y en el fondo, busca ser la prueba de lo que ahí se dice. Ello 

explica las notables contradicciones que hoy están generando 

estos derechos, pues los de nueva generación, poco o nada tienen 

que ver con los considerados clásicos. En la Presentación de este 

capítulo se abordan muy someramente algunas de las causas de 

este problema. 

 De la mano de lo tratado en los capítulos IV y V, el 

Capítulo VI (junto al VII, referido a otro tema relacionado) trata 

lo que puede considerarse el aspecto más original y polémico y 

también el menos abordado hasta la fecha respecto de los nuevos 

derechos humanos: su intento por imponer un pensamiento único. 

Pese a que lo anterior pueda resultar (y de hecho sea) 

contradictorio con el genuino espíritu y razón de ser de los 

verdaderos derechos humanos, es lo que parece estar ocurriendo 

hoy, pues estos derechos se están convirtiendo, según se explica, 

en la gran religión de nuestro tiempo, al punto que vastos sectores 

consideran ilegítimo y completamente deleznable poner en duda 

o criticar el modo en que se conciben los derechos humanos de 

origen internacional. De esta forma, pretenden imponer ese modo 

de pensar como un dogma. 

 El otro capítulo que aborda las materias más originales de 

esta obra es el VII, en que se trata el creciente papel que el Estado 

está asumiendo en la puesta en práctica de los nuevos derechos 

humanos. Ello, pues al haberse comprometido a respetarlos 



14 

 

mediante la suscripción de los tratados respectivos, es lógico que 

coloquen todo su aparato a su servicio. Sin embargo, el problema 

(abordado sobre todo en los Capítulos II y IV), es que ante la falta 

de un fundamento sólido de los mismos, así como de control sobre 

la actividad de los organismos internacionales de derechos 

humanos, en la práctica, estos últimos han terminado exigiéndole 

a los Estados cosas muy distintas a los derechos inicialmente 

pactados. De esta forma, puesto que existen sectores que buscan 

hacer hegemónico su modo de pensar de forma dogmática bajo el 

paraguas de los “derechos humanos”, en el fondo, pretenden 

imponer un pensamiento único amparado en estos nuevos 

derechos. Y si los Estados son concebidos como servidores de 

este propósito, se van haciendo cada vez más totalitarios, aunque 

en principio cueste creerlo. 

 Se insiste en que los Capítulos VI y VII son los más 

originales y también los más polémicos de este libro. No obstante, 

han sido el resultado de ya varios años de investigación, y he de 

confesar que el principal sorprendido al arribar a esas 

conclusiones he sido yo mismo. De hecho, y según se señala en 

las presentaciones a estos capítulos, fue una conclusión difícil de 

aceptar, dada la positiva idea que se tiene inicialmente respecto 

de los derechos humanos. 

 Más aún: este intento por imponer un pensamiento único 

en nuestras sociedades con la excusa de los derechos humanos 

(situación que por desgracia ha avanzado bastante), se prueba, 

entre otras cosas, porque varias columnas atingentes a los temas 

tratados en esta obra no hayan sido incluidas, en atención a que si 

bien en el momento en que fueron escritas era posible abordar el 

tema que tratan sin mayores problemas, hoy ya no es así. Ello, 

pues muchos podrían sentirse enormemente agraviados (o si se 

prefiere, profundamente discriminados) por los temas abordados, 

en nombre de los actuales derechos humanos. Una prueba más del 

intento de algunos de imponer un pensamiento único en nombre 

de los nuevos derechos humanos, y el notable clima de 

intolerancia que este proceso ha ido generando en nuestras 

sociedades. 

 Por último, el Capítulo VIII viene a ser, en cierta medida, 

complementario a los restantes, pues se aleja un poco de la 



15 

 

temática tratada en ellos por dos razones: primero, porque aborda 

problemas relacionados al ámbito internacional universal, 

dependiente de la ONU y no solo del Sistema Interamericano; y 

porque trata materias más políticas que jurídicas. Con todo, su 

objetivo es el mismo que el del Capítulo I: mostrar la creciente 

influencia de los organismos internacionales en nuestros Estados 

y la total falta de control que existe sobre su actividad. 

 Finalmente se ofrece un breve Epílogo como corolario de 

las materias abordadas. Y luego, por “deformación profesional”, 

se mencionan todas las obras que se han escrito sobre la temática 

de este libro, como una especie de bibliografía, en la cual se han 

inspirado las anteriores columnas. Hablo de “deformación 

profesional”, pues en mis escritos abundan las notas a pie de 

página, para que el lector sepa a ciencia cierta de dónde se ha 

extraído la información que se expone y así corroborarla si lo 

estima necesario. Mas, como en las columnas de prensa esto es 

imposible, se incluyen las obras de mi autoría, en que varios de 

los temas tratados se abordan con bastante más profundidad, 

mostrando sus fuentes respectivas. 

 Por otro lado, un aspecto de tipo formal que puede llamar 

la atención, es que si bien las columnas suelen tener la misma 

extensión, de tanto en tanto aparecen algunas más extensas o más 

breves. Esto se explica sobre todo porque al llevar tanto tiempo 

escribiendo en el Diario “El Sur”, sus políticas editoriales han ido 

cambiando, exigiendo más o menos caracteres como límite, así 

como el día de la semana en que ellas se publican. Por eso en cada 

columna se indica su fecha a pie de página. 

 También se advierte que cuando ha sido necesario, se han 

añadido palabras o frases entre paréntesis cuadrados, a fin de dar 

la información necesaria para comprender mejor lo que se señala 

en algunas columnas, o también, si corresponde, correcciones 

menores. Ello, pues como resulta obvio, han surgido a la sombra 

de acontecimientos del momento y además locales, razón por la 

cual sin esta explicación podría no entenderse del todo su 

mensaje. 

 Finalmente, llega la hora de los agradecimientos, como 

siempre para mi familia, en particular mi mujer, Mónica, quien 

tras más de 25 años de matrimonio, siempre ha entendido y 



16 

 

apoyado incondicionalmente mis labores investigativas, que 

consumen bastante tiempo, robado muchas veces al hogar.  

 

 

 

 

Concepción, Chile, octubre de 2025 

  



17 

 

CAPÍTULO I 

 

LA CRECIENTE INFLUENCIA  

DEL DERECHO INTERNACIONAL 
 

 

Presentación 

 

Para todos aquellos que hemos sido formados dentro de la 

visión clásica del Derecho, entendido como el orden jurídico 

emanado de un Estado soberano, de preferencia democrático, el 

desarrollo que en los últimos años ha tenido el Derecho 

internacional de los derechos humanos dentro del Sistema 

Interamericano, resulta absolutamente sorprendente. 

 Y no es para menos: en dos o tres décadas, la creciente 

influencia que éste está ejerciendo sobre los ordenamientos 

jurídicos nacionales no puede dejar a nadie indiferente. Y si bien 

se trata de un fenómeno aún en ciernes, viene a ser un completo 

terremoto para las concepciones tradicionales del Derecho y de la 

política desarrolladas en los tres últimos siglos. 

 En efecto, la creciente permeabilidad que están teniendo 

los ordenamientos locales respecto de más y más criterios 

foráneos emanados del Derecho internacional de los derechos 

humanos, obliga a replantearlo todo. O si se prefiere, en la 

actualidad ya no es posible seguir manteniendo una visión 

“estatocéntrica” del Derecho (centrada en “mi” constitución, en 

“mi” división de poderes, en “mi” sistema democrático), pues 

equivale, aunque cueste creerlo, a tener una perspectiva “tuerta” 

del fenómeno jurídico en la actualidad. 

 Ello significa que nuestra situación presente ya no puede 

seguir siendo analizada sólo desde ideas clásicas tales como el 

Estado de Derecho o la división de poderes de un país, pues se va 

imponiendo de manera creciente la idea según la cual, para que 

un Estado sea considerado legítimo de cara a la comunidad 

internacional, su ordenamiento interno debe adscribir a un 

contenido mínimo establecido por instancias foráneas creadas por 



18 

 

estos mismos Estados: los derechos humanos de origen 

internacional. 

 Evidentemente, lo anterior tiene un cúmulo de 

consecuencias, muchas más de las que se abordan aquí. Sin 

embargo, tal vez lo más importante es el creciente menoscabo de 

la soberanía y de la autodeterminación de los pueblos que el 

presente fenómeno conlleva. Ello, pues al existir este contenido 

obligatorio (los derechos humanos), su evolución a nivel 

internacional pretende ir guiando y condicionando las materias 

reguladas por los propios Estados a través de sus leyes domésticas 

y también influir en sus sentencias judiciales. 

 En este sentido, podría decirse que los actuales derechos 

humanos de origen internacional, al menos dentro del Sistema 

Interamericano, pretenden convertirse en una especie de nuevo 

“Derecho natural” que guíe las legislaciones y las sentencias 

nacionales en la región, buscando incluso generar una notable 

homogeneización en este sector del Globo. 

 Sin embargo, y aunque a primera vista lo anterior pudiera 

ser considerado un avance dentro de la Historia del Derecho, el 

gran problema que presenta este proceso, como en parte se deja 

en claro aquí, es la absoluta oscuridad y falta de puntos de 

referencia que hoy existen respecto del contenido de estos 

derechos humanos en los cuales tantas esperanzas se han puesto. 

 En efecto, llama profundamente la atención que exista 

tanta fe y defensa en la idea de “derechos humanos”, cuando 

nuestras sociedades padecen una notable fragmentación en cuanto 

a los criterios del bien y del mal. No por nada se habla hoy de un 

“politeísmo valórico” o de la existencia de una verdadera “Torre 

de Babel” en su interior al momento de determinar cuáles 

conductas son correctas y cuáles no. Y esto se prueba de manera 

palpable, precisamente al confrontar los muy heterogéneos 

catálogos de “derechos humanos” que presentan los variados 

defensores de los mismos. 

 Pareciera así que ante el extravío moral de nuestro tiempo, 

la noción de “derechos humanos” –sea lo que fuere que se 

entienda por los mismos– buscara llenar este vacío, otorgándonos 

al menos la ilusión de algunas certezas morales. En este sentido, 

podría muy bien hablarse de una especie de “efecto hipnótico” 



19 

 

que generan los derechos humanos en nuestras sociedades en la 

actualidad, al atribuírseles de antemano un contenido racional y 

justo, al cual no podría oponerse nadie en su sano juicio. E 

incluso, como se menciona más adelante en este libro, pareciera 

que los derechos humanos se han convertido en una auténtica 

religión laica de nuestro tiempo. 

 Este extravío moral de los derechos humanos (dado que 

para muchos su contenido no se descubre a partir de una realidad 

objetiva e indisponible, sino que se crea, acuerda y hace 

evolucionar según las necesidades y conveniencias del momento) 

hace que hayan ido apareciendo un cúmulo de nuevos derechos, 

que muchas veces poco o nada tienen que ver con los 

considerados clásicos. Por eso se señalaba más arriba que salvo 

en el nombre, en todo lo demás que concierna a estos derechos 

(sus titulares, su contenido, la relación entre ellos, etc.) estamos 

cada vez más lejos de lograr un acuerdo a su respecto, que sea 

mínimo. En este sentido, seguimos siendo “extraños morales”. 

 Sin embargo, desde las instancias internacionales existe 

una perspectiva muy diferente: que los derechos humanos 

defendidos por ellas son absolutamente evidentes y que nadie en 

su sano juicio debiera oponerse a los mismos. Y en parte, ello se 

debe a una serie de reglas de funcionamiento del Sistema 

Interamericano, algunas de las cuales se analizan en el segundo 

capítulo de este libro. 

 Pero además del anterior problema de la falta de 

fundamento, otro aspecto en el cual se insiste en las columnas con 

que se inicia esta obra, es la absoluta falta de control que existe 

sobre la actividad de estos organismos que tutelan los derechos 

humanos a nivel internacional, pese a la enorme influencia que 

pretenden tener en todos los países de la región. 

 Esta situación es constantemente advertida en muchas 

columnas, pues en el fondo, viene a borrar buena parte de los 

esfuerzos que se han hecho en los últimos tres siglos por limitar 

al poder dentro de los Estados, sobre todo gracias al desarrollo del 

constitucionalismo moderno. Por eso, la actual situación resulta 

tremendamente paradójica, pues se está dando el absurdo que los 

organismos que pretenden tener más injerencia no ya sobre la vida 

de un país, sino sobre buena parte del continente americano, no 



20 

 

son controlados por nadie, a pesar de que poseen una enorme 

libertad de acción (y poco a poco una creciente influencia) sobre 

los países de la región. 

 Lo anterior no es en absoluto una ficción o un vaticinio, 

pues es cosa de prestar atención en los enormes efectos que sobre 

los ordenamientos jurídicos de buena parte de los países de la 

región han tenido, entre otras cosas, las sentencias de la Corte 

Interamericana de Derechos Humanos. Y si bien ella no posee 

imperio para imponer sus fallos, dependiendo su cumplimiento 

totalmente de la voluntad de los Estados condenados, sus efectos 

en estos últimos años han sido evidentes y profundos, tanto a nivel 

constitucional, legal como judicial. 

 Por eso, no vale de mucho preocuparse tanto por los frenos 

y contrapesos que existen al interior de los distintos países de la 

región, si ellos pueden ser dejados de lado muy fácilmente por las 

órdenes de estos organismos internacionales –muchas veces más 

que discutibles–, lo que puede afectar incluso a sus decisiones 

democráticas. 

 Ello explica, así, el objetivo de este primer capítulo: 

alertar sobre la creciente importancia del Derecho internacional 

en nuestros países, a pesar de la total falta de control que existe 

sobre la actividad de sus órganos custodios, generados por los 

mismos tratados de derechos humanos inicialmente acordados 

por los Estados. El asunto es de hecho tan importante, que al 

margen de la posición que se tenga a su respecto, una profunda 

reflexión sobre el particular es no solo necesaria, sino incluso 

ineludible en la actualidad. 

 

 

  



21 

 

1. Dos órdenes jurídicos paralelos * 

 

Una cosa que resulta absolutamente clara en nuestros días 

es que el Derecho como fenómeno humano –y exclusivamente 

humano– no puede seguir siendo contemplado desde lo que 

podría llamarse una mirada “estatocéntrica”, esto es, como un 

orden jurídico emanado prioritaria o fundamentalmente del 

Estado, con un contenido autónomo. 

 Muy por el contrario, en la actualidad existen un cúmulo 

de instancias internacionales que influyen cada vez más en 

nuestros ordenamientos jurídicos nacionales, ya sea instándolos a 

adoptar determinados contenidos, ya sea vedando normas 

internas, por no estar de acuerdo con su modo de ver y regular las 

cosas. 

 De esta manera, hoy constituye una quimera pensar que 

un país estaría lo suficientemente “protegido” de influencias 

internacionales, por ejemplo, por poseer un sólido escudo de 

derechos fundamentales establecidos en su constitución. Ello, 

pues como se ha dicho, la permeabilidad de nuestros 

ordenamientos nacionales va en aumento, pues existen cada vez 

más agentes internacionales de todo tipo –unos formales, otros no 

tanto–, que influyen en su contenido. En ocasiones, a través de 

normas vinculantes para los Estados, pero las más de las veces, 

gracias a la emisión de todo tipo de observaciones y 

recomendaciones (comprendidas dentro del llamado “soft law” 

internacional, esto es, disposiciones no vinculantes), que de 

alguna u otra manera, influyen en nuestros ordenamientos 

domésticos. 

 En consecuencia, lo que hoy está ocurriendo en el fondo, 

es que existen dos órdenes jurídicos paralelos que afectan a 

nuestros países, uno nacional, emanado supuestamente del pueblo 

en caso de poseer un régimen democrático, y otro internacional, 

bastante difuso a decir verdad, surgido de un sinnúmero de 

organismos más o menos formales, compuesto de una infinidad 

de disposiciones tanto vinculantes como no vinculantes, y 

finalmente, carente de una unidad o coherencia material o de 

 
* Publicado el miércoles 15 de septiembre de 2021. 



22 

 

contenido entre unas disposiciones y otras, como pretende 

lograrse dentro de un ordenamiento jurídico nacional. 

 Sin embargo, uno de los principales problemas de este 

orden foráneo que influye cada vez más en los nacionales, es su 

total falta de fiscalización, pues la ciudadanía no controla en 

absoluto (y ni siquiera conoce) a los miembros de estos muchos y 

múltiples organismos internacionales (la ONU y sus aliados, la 

OEA, múltiples organismos formales, comités y comisiones de 

todo tipo, tribunales internacionales, ONGs casi infinitas, etc.). 

Además, estos organismos no son tampoco controlados por nadie 

en su labor (como en el Estado, en que en teoría unos poderes 

vigilan a otros), y finalmente, no responden por su tarea una vez 

concluida ésta. 

 No obstante, pese a toda esta flagrante falta de control, la 

influencia de estos organismos no hace sino crecer día a día, al 

punto que los Estados son paulatinamente menos libres para 

decidir sus propios asuntos y se encuentran cada vez más 

amarrados por compromisos internacionales que sin embargo, 

con el tiempo obligan a más y más cosas, siendo difícil que esta 

haya sido la intención original al darles vida. En este sentido, casi 

daría la impresión que nos encontráramos al servicio de estas 

entidades. 

 La gran pregunta que queda es, sin embargo, si la 

ciudadanía ha dado su anuencia para terminar siendo tutelada 

prácticamente en todo por estos organismos que no la representan. 

 

 

2. Toda medalla tiene siempre dos caras *  

 

Tal como hemos señalado de diversas maneras en 

múltiples columnas, actualmente estamos asistiendo a lo que 

podría denominarse el paulatino cambio del “centro de gravedad” 

del contenido que se considera correcto y justo del Derecho, 

desde las instancias nacionales a otras internacionales; esto es, 

que en vez de ser el Derecho internacional el que le sigue la pista 

 
* Publicado el miércoles 30 de agosto de 2023. 



23 

 

al nacional, varios sectores pretenden lograr exactamente lo 

contrario. 

 El anterior fenómeno no está completo aún y a decir 

verdad, resulta difícil vaticinar si conseguirá su cometido: lograr 

una especie de gobierno mundial que se imponga a las soberanías 

nacionales y dé órdenes que afecten a todo o parte del Globo, lo 

que ya se está manifestando en áreas tales como la economía, el 

medio ambiente o la salud. 

 Varios sectores impulsan entusiastamente este proceso, al 

estimar que en la actualidad existen problemas que superan la 

capacidad de respuesta de los propios Estados, de tal suerte que 

sería necesaria la existencia de instancias más altas que se 

impongan a los mismos, a fin de lograr una especie de “bien 

común” universal. Y de hecho –eso es lo que se dice–, hacia esa 

meta avanza sin pausa la discutida Agenda 2030, impulsada sobre 

todo aunque no únicamente por Naciones Unidas. 

 Sin embargo, y al margen de las buenas intenciones que 

motivan a muchos a mirar con buenos ojos el fenómeno descrito, 

como siempre ocurre en la vida, también existen dificultades y 

peligros derivados de lo anterior, pues casi nunca una realidad 

posee sólo ventajas o aspectos positivos. Es por eso que toda 

medalla, por muy delgada que sea, tiene siempre dos caras. 

 Y el gran problema e incluso peligro que conlleva este 

movimiento globalista, es la absoluta o casi absoluta falta de 

control del poder que se quiere originar. De esta manera, para 

enfrentar problemas mundiales se pretende crear un poder tan 

grande (un superleviatán), que se corre el riesgo de acabar en un 

gobierno totalitario. 

 En efecto, lo anterior resulta completamente posible, 

desde el momento en que las personas que integran estos órganos 

(existentes o por crearse) no sólo no derivan de ninguna 

designación popular de tipo democrático (de hecho, son 

nombrados casi en la sombras de cara a la ciudadanía); no existen 

otros organismos que de alguna manera controlen su actuación; 

poseen una libertad de acción que difícilmente se toleraría de las 

autoridades nacionales de algún país; y finalmente, no responden 

por sus acciones una vez terminados en sus cargos. Pese a lo cual, 

su influencia a nivel planetario es a veces enorme. 



24 

 

 De esta manera, y puesto que siempre existen personas de 

carne y hueso detrás de los cargos, por muy pomposos, necesarios 

o prestigiosos que parezcan, la posibilidad de corrupción y de 

abuso de ese poder resultan evidentes, con la agravante de que se 

trataría de un poder mucho más grande que el que existe al interior 

de los Estados, que tanto ha costado controlar, con resultados 

bastante magros, a decir verdad. 

 En consecuencia, si ha sido tan difícil limitar a los poderes 

estatales ¿cómo vamos a poner atajo a los enormes poderes 

globales que se pretende crear? No ver esta posibilidad denota 

una notable miopía, y esto debiera poner en alerta incluso a los 

más entusiastas partidarios de este fenómeno aún en ciernes. 

 

 

3. La creciente influencia del Derecho internacional *  

 

Como hemos mencionado muchas veces, en las últimas 

décadas la influencia del Derecho internacional en los 

ordenamientos jurídicos nacionales no ha hecho más que crecer, 

de una manera insospechada hasta hace no mucho tiempo. 

 Lo anterior hace que para comprender lo que hoy está 

ocurriendo al interior de cada país, ya no sea suficiente con 

contemplar su propia normativa interna ni su organización 

política (su constitución, sus leyes, sus poderes públicos, etc.), 

pues buena parte de su actual derrotero ha sido impulsado o 

incluso conducido por influencias foráneas.  

 Esto significa que ya no es posible seguir teniendo una 

mirada “estatocéntrica” ni del Derecho ni de la política de 

nuestros países, pues ella no es capaz de percibir una serie de 

fenómenos de la máxima importancia en la actualidad, y viene a 

ser algo así como una mirada “tuerta” de nuestra realidad. 

Y dentro de esta influencia, el terreno más fértil ha sido el 

de los derechos humanos, que de manera creciente, son 

establecidos y hechos evolucionar por instancias supraestatales e 

impuestos “en bajada” a los países, a fin de que ellos cumplan, 

según suele argumentarse, con sus compromisos internacionales. 

 
* Publicado el miércoles 15 de enero de 2025. 



25 

 

 Ahora bien, dentro de estas influencias, tal vez la que ha 

tenido mayor impacto en nuestros países ha sido el desarrollo del 

Sistema Interamericano, gracias sobre todo a la labor de la 

Comisión y de la Corte Interamericana. De hecho, ellas resultan 

esenciales para comprender la normativa legal y el derrotero 

jurisprudencial de nuestros países al menos de los últimos veinte 

años, que ha hecho que los derechos humanos lo invadan todo. 

 ¿Quiere decir lo anterior que el Derecho internacional se 

ha hecho más fuerte, y que actualmente tiene la capacidad de 

obligar a los Estados a obedecerlo, como un superleviatán? 

 La verdad es que no, al menos todavía. El Derecho 

internacional sigue siendo tan impotente como antes para obligar 

a los Estados a obedecerlo, al no existir aún una fuerza de tipo 

global o mundial que pueda forzar a los países a acatar sus 

designios, tal como un Estado puede hacer con sus habitantes. 

Entonces, si la fuerza del Derecho internacional no ha cambiado, 

¿por qué es cada vez más influyente en nuestros países? 

 La razón fundamental se debe a que existen sectores que 

impulsan esta influencia al interior de los mismos Estados, es 

decir, que están muy interesados en que estos criterios foráneos 

se impongan en sus propios países. Vienen a ser así, una especie 

de quinta columna del Derecho internacional, que hace todo lo 

posible para que este se imponga cada vez con mayor fuerza en 

sus realidades nacionales.  

Sin esta ayuda interna, el Derecho internacional seguiría 

siendo algo relativamente lejano para nuestras vidas. Sin 

embargo, pretende convertirse, al menos en lo que respecta a los 

derechos humanos dentro del Sistema Interamericano, en la guía 

indiscutible e irresistible para todos los países de la región, al 

margen de lo que señalen sus propios ordenamientos jurídicos o 

de lo que decidan sus pueblos democráticamente 

Con todo, el gran problema de lo anterior es que no existe 

ningún control a su respecto y que se trata de un proceso 

completamente antidemocrático. Mas, mientras persista esta 

clásica mirada “estatocéntrica”, no será posible poner atajo a esta 

situación. 



26 

 

4. Un actor cada vez más relevante *  

 

La semana pasada se organizó en la Universidad San 

Sebastián [Chile] un congreso con invitados de Estados Unidos, 

Argentina, Perú y Chile, que versó sobre la Corte Interamericana 

de Derechos Humanos y su situación actual, desde una mirada 

más bien crítica, en atención a la creciente importancia que ha ido 

adquiriendo en el continente. 

 La razón de hacer un encuentro académico con esta visión 

buscaba poner de relieve varias prácticas polémicas que ha ido 

llevando a cabo este tribunal, no con un afán destructivo, sino 

todo lo contrario: puesto que los derechos humanos son 

importantes, cualquier institución que se dedique a este tema debe 

ser absolutamente ejemplar al momento de respetarlos, para no 

contradecirse a sí misma. 

 Además, y según se ha dicho, la importancia de este 

tribunal ha ido en aumento en los últimos años, influyendo de 

manera decisiva en una serie de asuntos internos de los países que 

le han dado competencia. Sin embargo, pese a ello, la mayoría de 

la población, e incluso muchísimos abogados, no acaban de 

enterarse de este estado de cosas. Y como hasta ahora 

prácticamente todos, sino todos los congresos que se han 

realizado sobre el particular han sido absolutamente acríticos 

respecto de esta situación, se consideró oportuno poner “algunos 

puntos sobre las íes”, como suele decirse y analizar también lo 

que puede ser perfectible o derechamente, merece fundadas 

críticas. 

 Así por ejemplo, se expuso sobre el sistema probatorio 

que ha seguido este tribunal, constatándose varias falencias no 

menores al momento de su admisibilidad y ponderación; o el cada 

vez más teórico rol subsidiario que debiera tener la Corte de 

acuerdo a la Convención Americana de Derechos Humanos, rol 

que ha cambiado casi a una especie de imposición total de su 

modo de entender los derechos humanos, dejando anuladas las 

propias competencias del Estado para determinar la mejor forma 

de hacerlos efectivos atendiendo las circunstancias específicas del 

 
* Publicado el miércoles 31 de mayo de 2017. 



27 

 

propio país. Igualmente, se criticaron algunas sentencias, cuya 

fundamentación deja bastante que desear, en particular por 

haberse fallado contra el texto expreso de la Convención, o la 

relación que pretende tener la Corte Interamericana con los 

tribunales locales, sobre todo con motivo de un reciente fallo de 

la Corte Suprema Argentina. Por último, también se analizó la 

pretensión de la Corte que los jueces locales apliquen la 

Convención y la jurisprudencia emanada de este tribunal 

internacional sobre sus propias leyes locales, incluida su 

constitución, lo que técnicamente se conoce como “control de 

convencionalidad”. 

 Obviamente se trata de materias muy técnicas, que incluso 

resultan novedosas para varios abogados. Sin embargo, es 

absolutamente necesario poner más atención a este fenómeno, 

puesto que su creciente influencia es prácticamente ignorada 

tanto por políticos como por la ciudadanía, todo lo cual, a pesar 

de las buenas intenciones que puedan tener sus promotores, afecta 

la propia soberanía y la democracia de nuestros países. Además, 

por mucho que esto se haga en nombre de los “derechos 

humanos”, basta ver las concepciones diametralmente opuestas 

que existen hoy a su respecto, para darse cuenta que aquí no todo 

lo que brilla es oro. 

 

 

5. Una creciente falta de control *  

 

A pesar de que al menos de manera teórica el triunfo de 

las ideas constitucionales y democráticas hayan contribuido a 

regular y controlar al poder dentro de un Estado (mediante el 

establecimiento de reglas para la actividad de los gobernantes y 

su elección periódica), estos mecanismos se encuentran hoy en 

una profunda crisis, entre otras razones, por el surgimiento de 

nuevas instancias de poder en el ámbito internacional, que le están 

arrebatando más y más autonomía a los países y por tanto, libertad 

a sus habitantes.  

 
* Publicado el miércoles 12 de octubre de 2022. 



28 

 

 En efecto, desde una perspectiva jurídica (dejamos de lado 

otras miradas, como la económica o la política), se ha ido 

consolidando y teniendo cada vez más influencia un Derecho 

internacional que va abarcando de manera creciente más y más 

materias que afectan a los Estados (como en temas de salud, sin 

ir más lejos), difícil de prever hace pocos años.  

 En este sentido, puede muy bien hablarse del surgimiento 

de un poder internacional aún difuso, distribuido en un cúmulo de 

organismos abocados a los asuntos más dispares, ante los cuales 

los Estados incluso rinden cuentas, a fin de no ser considerados 

un paria a nivel global. 

 Sin embargo, el gran problema es que el actuar de estos 

organismos adolece de una notable falta de control, lo que en el 

fondo, les otorga un enorme poder. 

 En efecto, a nivel internacional no hay nada parecido a las 

exigencias que debe cumplir cualquier Estado mínimamente 

decente: no existe una división de poderes o de funciones que al 

menos en teoría, haga que se vigilen y contrapesen entre sí; 

tampoco parece haber un Estado de Derecho, es decir, que tanto 

gobernantes y gobernados estén sometidos a las leyes, al actuar 

estos órganos con notable libertad; y finalmente –y la lista no 

pretende ser exhaustiva–, tampoco se cuenta con alguna clase de 

control popular sobre los integrantes de estos organismos: la 

ciudadanía no tiene ninguna injerencia en su nombramiento, no 

responden por su gestión una vez finalizada ésta, y de manera más 

profunda, esta ciudadanía casi no es consciente de su existencia. 

 Sin embargo, pese a todas estas falencias, que resultarían 

inaceptables respecto de las autoridades internas de un país (o tal 

vez gracias a ellas), estos variados organismos terminan 

influyendo o incluso determinando los destinos de cientos, e 

incluso a veces de miles de millones de personas. Y sin que exista, 

se insiste, un mínimo control sobre su actividad. 

 Todo lo antes dicho muestra que el poder, cuya esencia es 

crecer mientras pueda, siempre buscará llegar más lejos, 

venciendo los obstáculos y trabas que lo molesten. Por eso, tal 

como el agua busca su cauce por los caminos más inusuales, el 

poder hará todo lo que esté a su mano para consolidarse. Y en el 

fondo, lo que ha ido ocurriendo, es que ante el intento de regularlo 



29 

 

y dividirlo a nivel estatal, ha subido un peldaño, al nivel 

internacional, para seguir creciendo. 

 Es por eso que los actuales instrumentos con que se cuenta 

para limitarlo resultan cada vez más obsoletos, pues el problema 

hoy no radica tanto (aunque también) en el ámbito interno, en el 

de los Estados: el verdadero problema del poder se encuentra en 

el ámbito internacional, en que al menos por ahora, este poder se 

encuentra prácticamente a sus anchas. 

 

 

6. El problema del poder *  

 

 El tema del poder (entendido de manera muy simple como 

la capacidad de imponer a otros la propia voluntad, incluso por la 

fuerza) ha sido un problema para el ser humano desde sus 

orígenes y tal vez hoy, más importante que nunca. 

 El poder puede ser concebido como un instrumento para 

lograr muchos fines, buenos o malos, siendo absolutamente 

necesario para los gobernantes, al darles la facultad de dictar 

normas y de imponerlas, pues sin él, nadie les haría caso y no 

podrían gobernar. 

 Sin embargo, desde hace ya varios siglos y de manera 

creciente, el poder también ha sido concebido y utilizado como 

un fin en sí mismo: el poder por el poder. Esto no quiere decir que 

no se lo pueda emplear para otros objetivos (casi siempre malos, 

dada esta visión), pero su fin fundamental es obtener, acrecentar 

y consolidar ese poder. Y tal vez como nadie, los Estados han sido 

los principales representantes y aplicadores de esta perspectiva. 

 Por lo mismo, se ha dicho que el poder así concebido tiene 

tres características: es exclusivo, excluyente y expansivo. 

“Exclusivo”, porque no tolera a otro poder igual a sí mismo: por 

su naturaleza está hecho para la soledad, para ser único. 

“Excluyente” (que viene a ser la otra cara de la exclusividad), 

pues hará todo lo posible por dejar fuera de combate a cualquier 

otro poder que represente un peligro para él y eventualmente, lo 

sustituya. Y “expansivo”, porque por su propia naturaleza tenderá 

 
* Publicado el miércoles 13 de abril de 2022. 



30 

 

a crecer, a adquirir más poder. O si se prefiere, no se detendrá por 

propia iniciativa, sino únicamente si se enfrenta con otro poder 

que no pueda vencer. Sus límites son, por tanto, fácticos. 

 Resulta evidente además, que desde esta perspectiva, el 

poder es completamente autorreferente: todo lo subordina y lo 

entiende desde y para sí mismo, pues nada que no sea su propio 

engrandecimiento puede atraer más su atención, salvo que sea un 

peligro que vencer para sobrevivir. 

 Ahora bien, desde hace ya varios siglos se ha tratado por 

diversos medios de limitar al poder. En nuestro caso de 

occidentales, regulándolo mediante el Derecho (estableciendo de 

antemano qué se puede hacer, cuánto o en qué intensidad, quién, 

cómo y cuándo ejercerlo) y dividiéndolo en diferentes órganos (o 

lo que es lo mismo, evitando que se concentre en unas solas 

manos) para debilitarlo y que estas entidades se controlen entre 

sí. 

 Sin embargo y de manera similar al agua, que busca 

siempre por dónde escurrir, el poder, expansivo de suyo, buscará 

otros derroteros que le permitan su ansiada hegemonía. Y 

lamentablemente hoy ha logrado superar en buena medida estas 

trabas, subiendo un peldaño, si así pudiera decirse; es decir, 

pasando desde los Derechos nacionales al Derecho Internacional. 

Ello, pues en este ámbito la ausencia de control es abismante, 

tanto porque las normas que lo regulan tienen muchas más 

dificultades que las nacionales para imponerse, como por la casi 

total falta de control respecto de la actuación de sus principales 

organismos. Con la agravante de que intentan presentarse como 

si el Derecho Internacional de verdad lo limitara. Y al igual que 

todo poder, el internacional busca crecer y lograr la hegemonía, 

como demuestra la cada vez mayor influencia que tiene sobre 

nuestros países. 

 Y esto no es teoría de la conspiración, sino simple lógica: 

hoy estamos asistiendo a la creciente consolidación de un poder 

internacional al cual es cada vez más difícil resistir. 

 

 



31 

 

7. Los verdaderos amos *  

 

 Resulta casi un lugar común hablar hoy de una “crisis de 

la democracia”, motivada por diversos factores de todo tipo, 

desde la corrupción de la clase política, hasta la poca 

transparencia de sus procesos eleccionarios, sin olvidar la 

creciente apatía y desilusión de buena parte de la ciudadanía, o al 

contrario, el hecho que los que más hagan oír sus demandas sean 

los grupos más agresivos, siempre minoritarios. Todo ello y 

mucho más, está haciendo que esta forma de organización 

política, hasta hace pocos años idolatrada de modo casi infantil, 

hoy sea vista con desdén y hasta desprecio por vastos sectores de 

la población. 

 Lo anterior está generando lo que podríamos llamar 

metafóricamente, “democracias de cartón”, queriendo significar 

con lo anterior, una mera imagen, una máscara que pretende ser 

algo que claramente no es. O si se prefiere, una casi desesperada 

maniobra para mantener las apariencias, a fin de que este statu 

quo pueda preservarse el mayor tiempo posible, para sacar del 

mismo el máximo de beneficios que pueda dar. Todo lo cual se 

hace cada día más difícil, al ir desafectándose de este sistema 

crecientes sectores de la población, según se mencionaba. 

 Sin embargo (y no se trata de echar leña al árbol caído, 

sino de intentar descubrir realmente lo que está pasando), existe 

otro elemento que a nuestro juicio, viene a empeorar aún más las 

cosas, pero que pocas veces se comenta, y que ya henos tratado 

en varias oportunidades, si bien desde otros ángulos: el Derecho 

y las organizaciones internacionales. 

 En efecto, las normas y, sobre todo, los organismos 

internacionales, están teniendo cada vez más injerencia en los 

asuntos internos de todo tipo de muchos países, incluido el 

nuestro [Chile], de una manera que por regla general, es 

completamente ignorada por la ciudadanía. Pese a lo cual, limita 

notable y a veces injustificadamente nuestras democracias, al 

punto que podría hablarse de democracias “tuteladas” o 

 
* Publicado el miércoles 03 de marzo de 2021. 



32 

 

“protegidas” por este Derecho y organismos internacionales, 

llegando a bloquear y hasta prohibir algunas de sus decisiones.  

 Evidentemente, no se trata que cada país se transforme en 

una burbuja que se desentienda de lo que ocurra más allá de sus 

fronteras y haga lo que le venga en gana, entre otras cosas, porque 

tarde o temprano, lo que pase en el exterior lo afectará a él 

también. Igualmente, razones mínimas de convivencia y 

humanidad, obligan a los Estados a estar en armonía y a cooperar 

con sus vecinos y en general, con la comunidad internacional. 

 Sin embargo, existen un cúmulo de materias que nos 

afectan profundamente (piénsese por ejemplo, en los derechos 

humanos en general, en la inmigración o en diversas políticas 

públicas), cuyo origen último viene de estos organismos 

internacionales, que casi están dándole órdenes a nuestros países. 

Materias que evidentemente, no han sido determinadas por 

quienes nos vemos afectados por ellas, el pueblo, mediante 

ninguna decisión democrática, y que incluso, ni siquiera han 

estado presentes en los programas de gobierno previos a las 

elecciones. Y el gran problema, es que estos organismos 

internacionales no son controlados por nadie y por regla general, 

la ciudadanía ignora su existencia y poder. Todo lo cual, va 

poniendo día a día más cortapisas a nuestras propias decisiones 

democráticas. 

 En consecuencia, la gran pregunta aquí, es a quién 

obedecen nuestros dirigentes, cuáles son sus verdaderos amos: ¿el 

pueblo al que ellos dicen representar, o estos organismos 

internacionales que nadie controla y que parecen querer ser 

nuestros titiriteros? 

 

 

8. Una democracia tutelada *  

 

 Constituye un lugar común en nuestros días –al punto de 

haberse transformado en algo indiscutible– que el sistema 

democrático es el único legítimo, en razón de permitir que no solo 

los pueblos, sino que también los ciudadanos de a pie puedan 

 
* Publicado el miércoles 12 de junio de 2019. 



33 

 

expresar sus preferencias y en definitiva, logren de este modo 

autogobernarse. 

 Así, en un mundo que ha perdido las certezas morales 

respecto del bien y del mal, la democracia se presenta como la 

arena idónea para el debate civilizado, en la cual las diversas 

posturas pugnan por alcanzar el poder para intentar poner en 

práctica su modelo de sociedad. 

 Sin embargo, si se mira con atención, se percibe que de 

manera creciente, han ido surgiendo diferentes “carteles 

prohibitivos” para esta democracia, supuestamente libre. 

 En efecto, cada vez existen más “zonas intocables” para 

las decisiones democráticas. Y tal vez la más “intocable” de todas 

sea la relativa a los derechos humanos, en particular de aquellos 

que son impulsados desde instancias internacionales.  

 De esta manera, diversos organismos que transcienden las 

fronteras y las nacionalidades están creando a nivel internacional 

una auténtica hoja de ruta (los derechos humanos), supuestamente 

en nombre de la comunidad internacional y de los consensos 

alcanzados por ella en su momento (fruto de una especie de 

democracia internacional) mediante los tratados suscritos. Y 

decimos “supuestamente”, porque lo que está primando cada vez 

más no son estos textos acordados, sino la interpretación –a veces 

bastante “original”– que emana de estos organismos (tribunales 

internacionales y comisiones o comités de derechos humanos, 

todos creados por estos mismos tratados), que de manera 

creciente se alejan más de los textos a los que en teoría sirven. 

 Por tanto, fruto de esta labor, que nadie controla y que es 

ignorada por la ciudadanía (la supuesta detentadora del sistema 

democrático), se está “marcando el camino” –y de manera cada 

vez más acotada– a las decisiones que una democracia puede y 

debe tomar para que sea considerada legítima desde la perspectiva 

de estos organismos, surgiendo así un conjunto de materias 

vedadas o al contrario, obligatorias para ella. 

 En consecuencia, se puede decir sin temor a equivocarse, 

que pese a su constante perorata en sentido contrario, nuestras 

actuales democracias son bastante menos libres de lo que creen. 

De ahí que pueda hablarse a este respecto de una “democracia 

tutelada” o “protegida” por estos derechos humanos, 



34 

 

dictaminados desde las alturas internacionales, verdaderos 

oráculos de lo correcto y sobre los cuales no existe ningún control 

popular. 

 La situación no sería tan grave si existiera un ethos común 

al interior de nuestra civilización, o también si se confiara en que 

lo bueno y lo malo son materias que pueden fundamentarse 

racionalmente. Pero por desgracia, si de algo carecemos en la 

actualidad es de certezas morales, precisamente cuando más las 

necesitamos. De ahí que conscientes de este problema, en el 

ámbito internacional la idea original haya sido arribar a acuerdos; 

acuerdos que están siendo dejados de lado por estos organismos 

internacionales, que pretenden erigir sus opiniones –bastante 

discutibles, dicho sea de paso– en una verdad evidente e 

irresistible, que limita nuestras democracias cada vez más. 

 

 

9. ¿Hasta cuándo lo vamos a permitir? *  

 

 Aunque muchos parecen no haberse dado cuenta, hoy se 

está produciendo un paulatino pero peligroso tránsito del “centro 

de gravedad” del contenido del Derecho desde las instancias 

nacionales a las internacionales. De esta manera, los 

ordenamientos locales se ven cada vez más influidos en sus leyes 

y en sus sentencias por criterios internacionales de dudosa 

legitimidad y sobre todo, con una nula representatividad 

democrática.  

 Es por eso que más de una vez hemos preguntado a quién 

sirve realmente la gran mayoría de la clase política: si al pueblo 

que dice representar o a estas instancias internacionales que nadie 

controla, pero que cada día nos asfixian más, con la excusa de 

estar defendiendo los “derechos humanos”, derechos establecidos 

unilateralmente por estas instancias, al pretender ser las únicas 

intérpretes oficiales de los tratados que los consagran. 

 En esta oportunidad, en el mes de marzo, se ha emitido el 

informe “The 8 March Principles for a Human Rights-Based 

Approach to Criminal Law Proscribing Conduct Associated with 

 
* Publicado el miércoles 26 de abril de 2023. 



35 

 

Sex, Reproduction, Drug Use, HIV, Homelessness and Poverty”. 

Este documento ha sido redactado por el Comité Internacional de 

Juristas (el CIJ), con el apoyo de ONUSIDA, la Oficina del Alto 

Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos Humanos 

(ACNUDH) y la propia ONU. En él (p. 22) se llama a 

despenalizar las relaciones sexuales de adultos con niños, esto es, 

en buen romance, pretende legitimar la pedofilia. 

 La excusa para todo lo anterior es reorientar el contenido 

del Derecho penal de cada país, para lo cual imparte una serie de 

sugerencias, añadiendo, para suavizar el mensaje y como dice el 

título, una serie de otras situaciones. Así, debieran dejar de ser 

considerados delitos, el sexo con menores, el consumo de drogas 

y diversas conductas vinculadas con el VIH, la salud sexual y 

reproductiva, la falta de vivienda y la pobreza. Resulta difícil 

entender qué tiene que ver la pobreza con la pedofilia, pero al 

parecer, aquí todo vale. 

 Ello, pues criminalizar estas conductas por medio del 

Derecho Penal atentaría contra diversos derechos humanos (al 

parecer sólo de los victimarios, no así de las víctimas). 

 Ahora bien, más allá de las evidentes críticas que merece 

este documento, afortunadamente no vinculante, de lo que quiere 

llamarse la atención por enésima vez, es que fruto de esta 

creciente permeabilidad a estos criterios internacionales, nuestras 

democracias se encuentran en un serio peligro. Ello, pues se están 

convirtiendo en una mera apariencia de autodeterminación y en 

el fondo, en el proceso establecido para legitimar a las autoridades 

nacionales que tan prestas están a implantar estas políticas 

venidas desde las alturas. Tal vez ello explica por qué cada vez 

sea más indiferente cuál de los contrincantes políticos resulta 

ganador en las urnas, si a la postre todos bailan al son de lo que 

dictan estas instancias internacionales, que como hemos dicho 

muchas veces, no controla nadie. 

 Y de nada vale fundamentar estas inaceptables 

intromisiones señalando que se trata de “derechos humanos”, 

pues en la actualidad es tanta la libertad que tienen estos 

organismos para interpretar los tratados respectivos, que 

prácticamente cualquier cosa puede ser convertida hoy en un 

“derecho humano”, con la agravante que al colgarle este rótulo, 



36 

 

viene premunido, al menos inicialmente, de un prestigio y 

corrección moral que claramente no tiene ni merece. 

 

  



37 

 

CAPÍTULO II 

 

EL FUNCIONAMIENTO DEL DERECHO 

INTERNACIONAL  

DE LOS DERECHOS HUMANOS  

DENTRO DEL SISTEMA INTERAMERICANO 
 

 

Presentación 

 

 Como se advertía en el capítulo anterior, resulta 

completamente paradójico el enorme grado de influencia que 

pretenden tener sobre los Estados de la región los órganos 

internacionales custodios de los derechos humanos, y la absoluta 

falta de control que existe sobre su actividad. 

 Lo anterior se debe en parte a una serie de características 

y reglas de funcionamiento del Sistema Interamericano, que 

hacen que la interpretación que llevan a cabo estos organismos de 

los tratados inicialmente pactados sea tremendamente flexible, al 

punto que ha ido mucho más allá de aclarar su sentido y alcance, 

como debiera ser, generando nuevos derechos y en teoría, 

obligaciones para los Estados suscriptores. 

 Evidentemente, se trata de una materia bastante técnica, 

difícil de desarrollar en columnas de prensa, aunque se ha hecho 

un esfuerzo por conseguirlo. Mas, lo importante es darse cuenta 

que difícilmente se toleraría un grado similar de discrecionalidad 

a las autoridades nacionales de un país. 

 De esta manera, con el correr del tiempo, el tenor literal y 

las intenciones iniciales de estos tratados han ido siendo 

eclipsados por esta “interpretación”, al punto que muy bien puede 

sostenerse que en la actualidad nos encontramos frente a otros 

tratados. 

 No solo eso: el fenómeno descrito significa a fin de 

cuentas, que la voluntad de estos órganos guardianes pretende 

sustituir los primitivos consensos alcanzados por los Estados, 

aunque sin decirlo, todo lo cual hace que el contenido realmente 



38 

 

exigido a los países dependa del querer de un puñado muy 

pequeño de personas. 

 En efecto, si lo que está primando hoy es la libérrima 

interpretación que de cada tratado hace su órgano guardián (aquí 

se ha prestado sobre todo atención a la Corte Interamericana, 

custodia del Pacto de San José), interpretación no solo muy 

flexible sino también carente de controles, se da la paradoja de 

que este nuevo “Derecho natural” en que se han convertido los 

actuales derechos humanos y que pretende imponerse a toda la 

región, no sólo depende de unos pocos (los integrantes de estos 

organismos), deviniendo así en un fenómeno cada vez más 

cupular, sino que de manera más profunda, genera una notable 

crisis dentro del mismo Derecho internacional. 

 Esta crisis se produce porque la base de este Derecho es la 

voluntad o el querer de los Estados, sea manifestado en su 

comportamiento a lo largo del tiempo (la llamada “costumbre 

internacional”) o a través de compromisos expresos en tratados o 

convenciones. De este modo, lo importante es que cada Estado se 

obliga soberanamente a lo que quiere. 

 Sin embargo, si el contenido y espíritu de los tratados 

inicialmente pactados termina siendo a la postre sustituido por el 

querer de sus órganos guardianes, que en los hechos han 

terminado monopolizando su interpretación, no queda claro a qué 

deben atenerse realmente los Estados, al estar cambiando 

permanentemente las reglas del juego. 

 Este es un elemento muy importante sobre el cual tal vez 

no se ha tomado adecuada conciencia: que fruto de todo lo dicho 

hasta aquí, los derechos humanos se encuentran en la actualidad 

en un permanente proceso de construcción y reconstrucción. De 

ahí que conductas que en un momento se consideran lícitas (o al 

menos, no sean estimadas como ilícitas), puedan cambiar de 

estatus en unos pocos años. Por eso se ha señalado irónicamente 

que existiría para los Estados el “deber de predecir” el modo en 

que estos órganos guardianes concebirán los derechos humanos 

en un futuro no muy lejano, a fin de no “violar” sus compromisos 

internacionales. 



39 

 

 Todo esto hace que hoy pueda legítimamente preguntarse 

a qué se obligaron realmente los Estados al suscribir los tratados 

de derechos humanos de la región. 

 Finalmente, dentro de este proceso de constante cambio 

del contenido de los derechos humanos, la jurisprudencia de la 

Corte Interamericana –que ha tenido una importancia capital 

dentro del Sistema– pretende sobreponerse a los tratados, todo lo 

cual no puede menos que generar incertidumbre (además de su 

falta de legitimidad), fruto de esta interpretación tan dúctil que 

ella está generando. 

 Más aún: lo que pretende esta corte es transformarse en 

una especie de tribunal constitucional continental que guíe el 

derrotero de los derechos humanos en el hemisferio, 

superponiéndose a las mismas constituciones de los países que la 

conforman. De este modo, los ordenamientos locales se 

transformarían en una especie de receptáculos de los criterios 

emanados de este organismo, que se concretaría a través de la 

creación de sus normas locales por los poderes ejecutivo y 

legislativo y la dictación de sentencias por sus tribunales internos, 

siempre siguiendo estrictamente dichos criterios. Es lo que 

técnicamente se conoce como “control de convencionalidad”, que 

por sus aspectos técnicos, casi no ha sido mencionado 

expresamente en estas columnas, aunque sí algunos de sus 

efectos. 

 El fenómeno, sin embargo, se ha trasladado también a los 

jueces nacionales, que de manera creciente están aplicando 

criterios internacionales en sus veredictos, contraviniendo 

muchas veces sus normas locales, incluida su propia constitución. 

De esta manera, se está produciendo, tanto a nivel nacional como 

internacional, un preocupante activismo judicial, que pretende 

imponerse sobre las normas que limitan y guían sus 

competencias, todo lo cual produce una multitud de cortocircuitos 

de cara al funcionamiento de los ordenamientos jurídicos 

domésticos. 

 Tal como se mencionaba en la presentación del capítulo 

anterior, se insiste, finalmente, en la paradoja que representa el 

hecho que el organismo que pretende guiar a todo el continente 

en materia de derechos humanos carezca del más mínimo control 



40 

 

sobre su proceder. Por eso mientras más alta se encuentra una 

autoridad, la regulación de sus atribuciones debiera ser más 

estricta, en atención a las secuelas más profundas que su actividad 

tendrá sobre la población. De ahí que al pretender tener efectos 

continentales y no solo nacionales, los controles a su respecto 

debieran ser máximos, cosa que aquí no ocurre. La gran pregunta 

(que no se aborda aquí) es saber por qué. 

 

 

  



41 

 

10. Un fenómeno cada vez más cupular *  

 

 Resulta evidente que en un mundo cada vez más 

globalizado, los Estados ya no pueden seguir actuando al margen 

de la comunidad internacional, lo que explica el notable 

desarrollo que ha tenido el Derecho Internacional, cuyas normas 

y disposiciones no vinculantes permean de manera creciente a los 

ordenamientos jurídicos nacionales. 

 Además, esta área del Derecho ya no regula solamente las 

relaciones entre los Estados y entre éstos y las organizaciones 

internacionales, sino que ha incluido a la misma persona, al haber 

surgido varios tratados de derechos humanos que exigen su 

respeto y promoción. 

 Incluso, para algunos, el Derecho Internacional tendría 

una especie de superioridad moral respecto del nacional. Ello, en 

atención a haber surgido del consenso emanado de los propios 

Estados (gracias a la piedra angular del Derecho Internacional, el 

“pacta sunt servanda”: lo pactado obliga), debido a su mayor 

permanencia en el tiempo y por trascender a los intereses 

individuales de un Estado y abordar otros de tipo colectivo, de 

cara a la comunidad internacional. Todo esto le daría, pues, esta 

especie de superioridad moral. 

 Sin embargo, pese a que el contenido de los tratados de 

derechos humanos (al menos los más antiguos) es bastante 

razonable, ocurre que estos mismos tratados suelen crear una 

comisión o comité, cuya función es tutelar que los Estados 

cumplan con las obligaciones contraídas. También se han creado 

tribunales internacionales para que los sujetos puedan reclamar 

por violaciones a sus derechos humanos que haya perpetrado por 

los Estados. 

 La existencia de estos organismos es de la máxima 

importancia, porque lo que ha ocurrido en los hechos, es que estas 

comisiones y cortes internacionales han terminado 

monopolizando la interpretación de estos tratados de derechos 

humanos, interpretación que por lo demás, es tremendamente 

dúctil en el Derecho Internacional, entre otras cosas, porque sus 

 
* Publicado el miércoles 19 de septiembre de 2018. 



42 

 

promotores estiman que estos tratados son “instrumentos vivos”, 

que deben ir adaptándose a las nuevas circunstancias de cada 

momento. 

 Por tanto, lo que ha ocurrido en la práctica, es que la letra 

de los tratados de derechos humanos ha ido siendo reemplazada, 

y a veces de manera notable, por la “interpretación” –en realidad, 

modificación– que llevan a cabo estos organismos, estableciendo 

derechos “implícitos” e incluso yendo contra su tenor literal. 

 En consecuencia, muchos de los actuales “derechos 

humanos” que se invocan acudiendo al Derecho Internacional no 

son el fruto, como pretende hacerse creer, de un consenso 

universal asumido en su momento por los Estados, sino del 

parecer de estas cortes y comisiones. En suma, de pequeños 

grupos de personas, que se han arrogado, nadie sabe con qué 

autorización, la representación y puesta al día del modo de pensar 

de la comunidad internacional. De ahí que estemos en presencia 

de un fenómeno cada vez más cupular. 

 El problema se agrava además, debido a que la 

composición de estos organismos es desconocida por la 

ciudadanía y porque sus integrantes no responden por su gestión 

al terminar ésta. En consecuencia, se trata de una labor que no 

tiene control alguno, como existe respecto de varias normas 

nacionales. Mal puede, así las cosas, tener mayor “legitimidad 

moral” el Derecho Internacional que el nacional, a cuyos 

“derechos humanos” acuden algunos como si estos fueran algo 

evidente, justo por naturaleza y universal. 

 

 

11. El deber de predecir *  

 

 Actualmente, se está produciendo dentro del Sistema 

Interamericano de Derechos Humanos un inquietante fenómeno, 

que hace que muchas veces los países no tengan claro respecto de 

qué “derechos humanos” podrían ser juzgados. Lo anterior, por 

tres motivos. 

 
* Publicado el miércoles 20 de septiembre de 2017. 



43 

 

 El primero es que de acuerdo con lo sostenido por la 

jurisprudencia de la Corte Interamericana y la doctrina 

mayoritaria, los tratados tienen un “sentido autónomo”, esto es, 

que el sentido y alcance de los derechos que establecen no 

dependen ni de su tenor literal, ni de las intenciones de sus 

redactores, ni tampoco de lo que los propios Estados hayan 

entendido al momento de suscribirlos, sino que del órgano creado 

por ese mismo tratado para tutelarlo, lo que en el presente caso, 

recae en este tribunal internacional. 

 El segundo motivo, es que estos mismos tratados son 

considerados “instrumentos vivos”, de modo que su 

interpretación debe adaptarse a las actuales circunstancias, lo que 

hace que dicha interpretación sea evolutiva, dinámica, finalista, 

sistemática y holística, entre otras características, con lo cual 

nuevamente su sentido originario puede cambiar y de hecho ha 

cambiado notablemente con el correr del tiempo. 

 Finalmente, el tercer motivo radica en que de acuerdo con 

el llamado principio “pro homine”, es necesario buscar la norma 

que más proteja o que menos restrinja los derechos humanos 

involucrados en un conflicto. De este modo, la Corte ha 

considerado que para fundamentar sus fallos, ella puede acudir a 

las disposiciones que desde su perspectiva, mejor protejan los 

derechos en juego. Es por eso que ha acudido a tratados 

universales de derechos humanos, a otros de alcance regional 

(sobre todo europeos), a lo fallado por otros tribunales 

internacionales (en particular el Tribunal Europeo de Derechos 

Humanos), a lo dictaminado por diversos tribunales 

constitucionales del mundo, a leyes internas de algún país e 

incluso al llamado “soft law” internacional, esto es, un conjunto 

de documentos no vinculantes de Derecho Internacional 

(Declaraciones, Principios, Recomendaciones, etc.). En suma, 

puede fundamentar sus sentencias de cualquier modo, quedando 

a su arbitrio la elección del material utilizado y también la 

interpretación del mismo. 

 Todo lo anterior hace que exista una notable –cuando no 

absoluta– incerteza respecto de cómo entenderá este tribunal los 

derechos humanos en juego en un litigio que tenga que resolver. 

Con lo cual no sólo los países podrían ser condenados en virtud 



44 

 

de disposiciones o normas que ellos no han suscrito o incluso de 

otros países, sino además, mediante la utilización de 

interpretaciones absolutamente imprevisibles.  

 Pero además, todo lo anterior conlleva que este tribunal 

estaría juzgando hechos del pasado con criterios generados 

muchos años después y por tanto, con un inaceptable efecto 

retroactivo. Es decir, los estados serían condenados en virtud de 

criterios imprevisibles, con lo cual se hace imposible saber hoy 

cuándo se estaría violando un “derecho humano”. 

 Todo esto ha hecho que algunos hayan dicho 

irónicamente, que los Estados tendrían el “deber de predecir” las 

interpretaciones y dictámenes de este tribunal, lo cual además de 

injusto, es absolutamente opuesto al verdadero espíritu de los 

reales derechos humanos. 

 

 

12. Contratos y tratados * 

 

¿Qué pasaría si luego de celebrar un contrato en toda regla 

(entre otras cosas, libre y voluntariamente y cumpliendo con sus 

requisitos formales), una de las partes comenzara a alterar las 

cláusulas pactadas a su antojo y le exigiera a la otra que las 

cumpliera? 

 Evidentemente, esta última alegaría, y con toda razón, que 

no fue eso lo acordado y que por tanto, no está obligada a seguir 

estas directrices. Ello, pues la base de la legitimidad y del deber 

de cumplir con esas cláusulas era, precisamente, que su contenido 

había emanado de la aceptación de ambas partes. De hecho, a 

tanto llega el valor del compromiso en este acuerdo, que la ley 

señala que “todo contrato válidamente celebrado es una ley para 

las partes, y no puede ser invalidado sino por su consentimiento 

mutuo o por causas legales”. Por eso se puede concluir que en el 

fondo, cada uno se obliga a lo que estima pertinente. 

 Se trae a colación lo anterior, pues mutatis mutandis, algo 

parecido ocurre con los tratados internacionales, que vienen a ser 

algo así como un contrato entre países.  

 
* Publicado el miércoles 16 de julio de 2025. 



45 

 

 En efecto, la base del Derecho internacional es el llamado 

“pacta sunt servanda”, esto es, “lo pactado obliga”. O sea, el 

mismo principio legitimador de los contratos: el libre 

consentimiento, en este caso no de una persona, sino de un 

Estado, debiendo cumplir, además, con los requisitos formales 

para que este consentimiento tenga validez. Por eso, también aquí 

cada Estado se obliga soberanamente a lo que estima pertinente. 

 Sin embargo, y en particular respecto de los tratados de 

derechos humanos (en los cuales se han puesto tantas esperanzas), 

está ocurriendo lo que se señalaba en un principio: que se están 

cambiando unilateralmente las cláusulas inicialmente pactadas, 

exigiéndose a los Estados cumplir con estas modificaciones, 

como si ellas hubieran sido acordadas por ellos mismos. Con la 

agravante de que en este caso, quien hace estas modificaciones no 

es una de las contrapartes, sino un tercero: el órgano creado por 

ese mismo tratado para vigilar su cumplimiento, que puede ser un 

comité, una comisión o un tribunal internacional. 

 Lo anterior explica que con el correr del tiempo, y fruto 

de la interpretación del tratado que han ido haciendo estos 

órganos guardianes, no sólo los derechos inicialmente pactados 

hayan evolucionado notablemente, al punto que varios de ellos 

resultan hoy casi irreconocibles respecto de su fisonomía inicial, 

sino que también hayan ido surgiendo un cúmulo de “nuevos 

derechos”, que en muchas ocasiones poco o nada tienen que ver 

con los originalmente pactados.  

Sin embargo, estos órganos custodios exigen su cabal 

cumplimiento por parte de los Estados, como si de ellos hubiera 

emanado el actual modo de entender estos derechos, o peor aún, 

pretendiendo que los mismos Estados le habrían dado a estos 

organismos la facultad de interpretar dichos tratados a su antojo 

(una especie de cheque en blanco), sin condicionamientos ni 

control alguno; en suma, poniéndose a su servicio sin 

condiciones. 

 Ello se debe, entre otras cosas, a que estos organismos 

consideran que los tratados de derechos humanos tienen un 

“sentido autónomo” (o sea, sólo vale la interpretación que ellos 

hacen y no la de los Estados) y que son “instrumentos vivos” (es 



46 

 

decir, que dicho órgano guardián es el encargado de actualizarlos 

unilateralmente a las circunstancias actuales). 

¿Será a eso a lo que se habrán obligado realmente los 

Estados en su momento? 

 

 

13. “Instrumentos vivos” * 

 

 Cuando cursaba mis estudios de doctorado en España y 

era, en palabras de un buen amigo, un “estudiambre”, me tocó 

trabajar copiando en computador, para un libro que se estaba 

preparando (“Textos Internacionales de Derechos Humanos Vol. 

II, 1978-1998”, Pamplona, Eunsa, 1998, 2145 páginas), un 

cúmulo de documentos internacionales, tanto universales como 

regionales. Y ya en esa época, me sorprendió la auténtica maraña 

de textos de todo tipo, extensión y contenido que existían sobre 

esta materia y a menudo me preguntaba por su utilidad, al ser la 

gran mayoría de ellos no vinculantes, lo que usualmente se 

conoce como soft law internacional. 

 Sin embargo, estaba profundamente equivocado: pese a no 

ser vinculantes (pues para serlo se requiere de una aprobación 

formal del Estado), su influencia es cada vez mayor, teniendo por 

ello una creciente eficacia dentro de los países, al punto que cabría 

preguntarse dónde ha quedado el consentimiento de los Estados 

(el principio “pacta sunt servanda”, esto es, “lo pactado obliga”), 

elemento fundamental en el Derecho Internacional. 

 En parte esto se debe a que resulta común que varios 

tratados de derechos humanos contemplen la creación de 

organismos internacionales encargados de interpretarlos y 

custodiarlos, los cuales, para llevar a cabo sus funciones, elaboran 

un cúmulo de documentos (observaciones o recomendaciones, 

por ejemplo) que pese a no ser obligatorios, son presentados como 

si lo fueran, no siendo infrecuente que los Estados los apliquen 

directamente o inspiren en ellos leyes o sentencias locales, con lo 

cual este soft law adquiere eficacia para ellos. 

 
* Publicado el miércoles 22 de marzo de 2017. 



47 

 

 Lo anterior no sería tan complejo si no fuera porque los 

tribunales, organismos y doctrina internacional consideran que 

los tratados de derechos humanos son “instrumentos vivos”, que 

por lo mismo, deben ser interpretados de una manera “evolutiva”, 

“dinámica”, “progresista”, “finalista” y “sistemática”, entre otras 

características, para lo cual el soft law tiene un papel primordial 

(junto a las sentencias de tribunales internacionales, si bien este 

tema no se trata aquí). De esta manera, tanto el tenor literal de los 

tratados como la intención de sus redactores importan cada vez 

menos y mediante esta “interpretación” se van “actualizando” de 

acuerdo con los nuevos tiempos, con lo cual la posibilidad de ir 

alejándose de su genuino sentido resulta más que evidente. 

 Es esto precisamente lo que ha ido ocurriendo con el 

correr del tiempo, so pretexto de “interpretación”, ayudado en 

buena medida por el soft law, pues en buenas cuentas, lo que 

importa en la práctica es lo que señalan los organismos que 

custodian estos tratados, cuyas aseveraciones se irían, por decirlo 

de algún modo, “agregando” a los mismos. 

 O si se prefiere, es como si estos organismos dijeran: “el 

tratado soy yo”. En consecuencia, puesto que los Estados han 

suscrito el tratado y reconocido a esos organismos 

internacionales, ellos pretenden que los países estarían obligados 

a seguir sus indicaciones respecto de este “instrumento vivo” de 

manera ciega y continua. 

 El problema, como resulta obvio, es que como este 

proceso no es controlado por los Estados, resulta imprevisible 

para ellos, es cupular y absolutamente antidemocrático. Sin 

embargo, avanza sin pausa, en buena medida debido a su 

desconocimiento. 

 

 

  



48 

 

14. A la espera de un fallo grave y polémico *  

 

 Bastante expectación ha generado entre quienes están a 

favor y en contra del aborto en América, un inminente fallo que 

se espera dicte en estos días la Corte Interamericana en su actual 

sesión de trabajo en Costa Rica, respecto del caso “Beatriz vs. El 

Salvador”. Curiosamente, por única vez, la Corte no ha publicado 

la agenda de trabajo que desarrollará. 

 La razón de tanta expectativa se debe a que en fallos 

anteriores (casos “Artavia Murillo vs. Costa Rica”, 2012; 

“Gómez Murillo vs. Costa Rica”, 2016 y “Manuela vs. El 

Salvador”, 2021), este tribunal ha ido allanando el camino para 

crear un supuesto “derecho al aborto” en el continente. Ello, pese 

a que el tratado que debe aplicar (la Convención Americana sobre 

Derechos Humanos) establece en su art. 4.1: “Toda persona tiene 

derecho a que se respete su vida. Este derecho estará protegido 

por la ley y, en general, a partir del momento de la concepción. 

Nadie puede ser privado de su vida arbitrariamente”. Además, en 

su art. 1.2 anticipa que “Para efectos de esta convención, persona 

es todo ser humano” y en su art. 3 que “toda persona tiene derecho 

al reconocimiento de su personalidad jurídica”. 

 Sin embargo, pese a encontrarnos frente a un texto tan 

claro en la protección del no nacido, la Corte Interamericana ha 

ido modificando mediante sus fallos el sentido y alcance natural 

y obvio del tratado al que en teoría sirve y que fue lo que los 

Estados acordaron soberanamente en su momento. Mas, ¿cómo 

ha sido esto posible? 

 Entre otras varias razones, lo anterior se debe a que la 

Corte considera que los tratados de derechos humanos tienen un 

“sentido autónomo”, lo que significa que la única interpretación 

válida a su respecto es la que realiza ella misma; y que además, 

estos tratados son “instrumentos vivos”, lo que la obligaría, 

mediante su interpretación monopólica, a “actualizarlos”, para 

poder adaptarlos a las circunstancias del momento. De esta forma, 

 
* Publicado el miércoles 20 de noviembre de 2024.  

Este fallo, emitido el 22 de noviembre de ese año, no estableció, como muchos 

temían, un “derecho al aborto”, aunque a nuestro juicio, avanzó en el camino 

hacia su legitimación. 



49 

 

por vía jurisprudencial ha ido alterando el tratado, contraviniendo 

la voluntad de los Estados. 

 Pero además, como ella se considera la intérprete “última” 

e “inapelable” de la Convención Americana, ha desarrollado, 

también por vía jurisprudencial y sin que los Estados lo hayan 

autorizado ni previsto, la doctrina del “control de 

convencionalidad”. Mediante ella, pretende convertir a este 

tratado en una constitución continental y que sus interpretaciones 

del mismo, en cualquier litigio que resuelva, se apliquen a todos 

los países del continente, aunque no hayan sido parte del caso que 

diera origen al fallo, imponiéndose sobre sus legislaciones 

internas, incluyendo sus propias constituciones.  

 Así, con sus interpretaciones monopólicas, pretende 

generar un sistema continental de precedentes, haciendo 

evolucionar la Convención a su arbitrio y además, sin que nadie 

controle su actuación (con lo cual cabría preguntarse para qué 

sirve entonces tener un tratado). Y con ello, modificar todos los 

ordenamientos jurídicos del continente desde arriba, de forma 

antidemocrática y saltándose los cauces internos de cada Estado.  

 Por eso es tan importante este fallo, pues se estima que 

buscará imponer en todos los países un supuesto “derecho al 

aborto”, pasando sobre las soberanías, las democracias y las 

legislaciones nacionales. 

 ¿Vamos a seguir considerando legítimo a un tribunal que 

se ha salido tan flagrantemente de sus atribuciones y que además, 

no responde ante nadie? 

 

 

15. Su palabra es la ley *  

 

 Uno de los principales logros civilizatorios del Derecho, 

ha sido la regulación de la producción de sus normas jurídicas (las 

“leyes”, como se las conoce comúnmente), de tal suerte que su 

elaboración no dependa del mero capricho del gobernante de 

turno (o también perpetuo), sino que se encuentre sometida a 

diversos procedimientos colectivos y públicos, que al menos en 

 
* Publicado el miércoles 06 de abril de 2024. 



50 

 

parte garanticen su no arbitrariedad. La idea es así, 

metafóricamente hablando, que “no sea el rey quien hace la ley, 

sino la ley la que hace al rey”. 

 Sin embargo, este notable y necesario avance del 

fenómeno jurídico hoy está siendo puesto en entredicho en 

algunas áreas del Derecho internacional, en particular el relativo 

a los derechos humanos, al menos en el Sistema Interamericano. 

 En efecto, a pesar de que los Estados se han puesto de 

acuerdo en la celebración de diferentes tratados que establecen un 

conjunto de derechos, en la práctica su interpretación ha sido 

monopolizada por los órganos internacionales guardianes de 

dichos tratados (pues siempre se establece uno en estos 

instrumentos). De hecho, consideran que la única interpretación 

válida es la que emana de ellos mismos, interpretación que entre 

otras cosas debe ir adaptando ese tratado a las nuevas 

circunstancias –determinadas de acuerdo con su propio criterio–, 

al considerarlos “instrumentos vivos”. 

 Además, el fenómeno ha ido cada vez más lejos, en parte 

porque no existe ningún control sobre la actividad de estos 

organismos (no hay un Estado de Derecho a nivel internacional, 

una división de poderes, un principio de legalidad o elecciones 

democráticas). Incluso, lo que hoy está ocurriendo, es que estos 

organismos pretenden que todo lo que ellos digan o consideren 

respecto de los derechos humanos, en el documento o 

circunstancia que sea (incluso en comunicados de prensa), sea 

obligatorio para los Estados, fruto de haberlos convertido en los 

guardianes de estos derechos al suscribir los tratados respectivos. 

 Esta es la razón por la cual a todas estas opiniones y puntos 

de vista tan heterogéneos en su modo de producción y contenido, 

se les ha llamado, convenientemente, “estándares internacionales 

de derechos humanos”, que aunque jurídicamente no son 

vinculantes, en la práctica están teniendo una importancia cada 

vez mayor, pues muestran el modo en que estas entidades “ven” 

y exigen los derechos humanos a los Estados. 

 En consecuencia, se está produciendo un notable y 

peligroso retroceso en la formación de las “leyes” en el Derecho 

internacional de los derechos humanos, al menos dentro del 

Sistema Interamericano, pues en definitiva, estos organismos 



51 

 

pretenden ir manipulando con su solo y libre querer, las 

obligaciones inicialmente asumidas por los Estados. Y como no 

existe ningún control sobre su actividad, ni tampoco sus 

integrantes responden por ella una vez finalizados en sus cargos, 

estas obligaciones dependen cada vez más de su mera voluntad, 

ideología o capricho. 

 Por tanto, aquí serían los órganos de control los que darían 

origen a las obligaciones internacionales, no los Estados; lo 

anterior, pese a que han sido creados por esos mismos tratados a 

los que en teoría sirven. Estamos asistiendo así a un peligroso, 

descontrolado e ideologizado voluntarismo jurídico, pues ellos 

pretenden que su palabra es la ley respecto de los derechos 

humanos. ¿Seguiremos haciéndoles caso? 

 

 

16. ¿Derechos convencionales? *  

 

 Como es sabido, luego de los horrores de la Segunda 

Guerra Mundial, muchos Estados suscribieron libre y 

soberanamente diversos tratados de derechos humanos, 

comprometiéndose ante la comunidad internacional a respetarlos 

de cara a sus ciudadanos. De ahí que comenzara a hablarse de un 

“Derecho convencional” a este respecto. 

 Sin embargo, cuando uno se adentra en el modo de 

funcionamiento del Derecho internacional de los derechos 

humanos dentro del Sistema Interamericano, no puede menos que 

quedar perplejo, en atención a la enorme discrecionalidad que sus 

reglas otorgan a los principales actores del sistema, la Comisión 

y la Corte Interamericana de Derechos Humanos. 

 Lo anterior hace que la interpretación que estos 

organismos hacen de los tratados suscritos por los Estados resulte 

tremendamente dúctil, al punto que con el correr del tiempo, el 

sentido y alcance de estos tratados ha ido siendo modificado, y no 

poco, mediante dicha interpretación, alejándose cada vez más del 

consenso original que tuvieron los Estados al aceptarlos y 

someterlos a sus propios controles de constitucionalidad. 

 
* Publicado el miércoles 29 de enero de 2025. 



52 

 

 De esta manera, puede decirse sin temor a equivocarse que 

actualmente nos encontramos frente a otros tratados, que 

establecen un cúmulo de nuevos derechos, que muchas veces 

poco o nada tienen que ver con su tenor literal. De esta manera, 

la rápida evolución que están teniendo los derechos humanos en 

el orden internacional (al depender de la simple y laxa 

interpretación del órgano guardián de cada tratado), hace que 

ellos se encuentren no sólo en un constante proceso de 

construcción y reconstrucción, sino además, generan cada vez 

mayores dudas sobre a qué se obligaron realmente los Estados. 

 Sin embargo, lo anterior parece no preocupar en lo más 

mínimo a estos organismos internacionales, que exigen con total 

aplomo que los Estados cumplan con “su” modo de entender los 

derechos inicialmente pactados –convencionales–, como si la 

primitiva suscripción de los respectivos tratados les hubiera dado 

a estos organismos una especie de “cheque en blanco” para hacer 

evolucionar estos derechos según su voluntad. Y de hecho, hay 

autores que defienden esta situación, al considerar que los Estados 

habrían adquirido una especie de “obligación presunta” a este 

respecto. 

 Ahora bien, además de la dudosa legitimidad de este 

proceso y de que esta entrega de un “cheque en blanco” haya sido 

la real voluntad de los Estados al suscribir los tratados originales, 

el proceso descrito genera una enorme incertidumbre para estos 

mismos Estados, al no saber a qué atenerse, al punto que 

situaciones que hoy resultan lícitas podrían cambiar en pocos 

años, fruto de esta dúctil interpretación. 

 Pero además, si todo o casi todo acaba dependiendo de la 

actividad del intérprete (sobre cuyo proceder, dicho sea de paso, 

no existe ningún control), parece difícil, cuando no imposible, 

considerar que estos nuevos derechos humanos sean 

verdaderamente “universales”, pues se insiste, no han dependido 

del real acuerdo de los Estados al dar origen a los respectivos 

tratados, sino del a veces abusivo obrar de sus órganos 

guardianes. 

 Por eso resulta lícito preguntarse seriamente si estos 

derechos siguen siendo “convencionales”. Pero tal como están las 



53 

 

cosas, pareciera que serían estos organismos y no los Estados los 

principales agentes del Derecho internacional en la actualidad. 

 

 

17. Indivisibles e interdependientes *  

 

 En una columna anterior, se advertía sobre el enorme 

grado de discrecionalidad de que disponen los organismos 

internacionales que custodian los derechos humanos dentro del 

Sistema Interamericano. Esto ha llevado a que su interpretación 

de los tratados haya evolucionado a tal punto, que hoy se han 

añadido un cúmulo de “nuevos derechos humanos” que poco o 

nada tienen que ver con lo inicialmente acordado por los Estados. 

Mas, pese a ello, dichos organismos exigen férreamente su puesta 

en práctica. 

 En parte, lo anterior se fundamenta en la consideración de 

los derechos humanos como “indivisibles” e “interdependientes” 

por estos organismos. 

 Que se los considere “indivisibles”, significa que estos 

derechos no pueden respetarse ni garantizarse unos en desmedro 

de otros, sino que debe existir a su respecto una mirada global, a 

fin de desarrollarlos de forma congruente entre sí. 

 Por su parte, que se los considere “interdependientes”, 

apunta a que para su disfrute, dependen unos de otros, 

interrelacionándose entre sí, de tal suerte que si se afecta a uno, 

ello podría incidir positiva o negativamente en otros o incluso en 

todos los restantes derechos. 

 De ahí que en atención a lo anterior, se señale que no 

existiría una real jerarquía entre estos derechos, lo que obliga a 

tenerlos en cuenta a todos al momento de decidir un caso de 

violación a los mismos. 

 En consecuencia, lo anterior otorga una notable libertad a 

estos órganos guardianes para ponderar estos derechos, “jugando” 

con los mismos con bastante discrecionalidad.  

 Con todo, y aunque se diga lo contrario, resulta evidente 

que en cada ponderación, alguno de los derechos en juego tendrá 

 
* Publicado el miércoles 12 de febrero de 2025. 



54 

 

por fuerza que ser tenido como superior o principal respecto de 

los demás. En caso contrario, sería imposible llegar al veredicto 

final, pues el intérprete no podría elegir ningún resultado por 

sobre los restantes, ya que todos tendrían la misma jerarquía o 

valor. Mas, desde el momento en que se opta por una solución en 

vez de otra, es porque claramente ha sido considerada la más justa 

o mejor, lo que inevitablemente presupone una mayor valoración 

(y, por tanto, una mayor jerarquía) respecto de las restantes. Y 

ello, inevitablemente afectará a los otros derechos en juego. 

 Evidentemente, todo lo dicho resulta bastante técnico. 

Mas, si se hace hincapié en este fenómeno, es porque genera una 

notable incertidumbre para los Estados en cuanto a qué estarían 

obligados a realizar de cara al Derecho internacional. Lo cual no 

deja de ser curioso e incluso paradójico, al otorgarse tanta libertad 

y discrecionalidad a organismos foráneos cuyas decisiones 

pretenden tener efectos en todo el continente. 

 Lo anterior es grave, se insiste, pues por simple lógica en 

todo ordenamiento jurídico, mientras más alta sea la jerarquía de 

la autoridad que debe tomar una decisión, sus facultades se 

encuentran más acotadas y se le impone un modo de actuar más 

estricto y con diversos requisitos, precisamente por los efectos 

generales que sus decisiones tendrán sobre los miembros de ese 

país, que serán más graves mientras mayor sea la jerarquía de esa 

autoridad.  

 Sin embargo, respecto del Derecho internacional, que 

pretende tener efectos continentales e incluso superponerse a las 

mismas constituciones de los Estados de la región, no se da esta 

regla. ¿Será esto lógico? 

 

 

18. El problema de las fuentes del Derecho *  

 

 Desde tiempos muy antiguos, uno de los principales 

problemas del Derecho ha sido el de sus fuentes de producción. 

Se entiende por “fuente” el mecanismo por medio del cual se crea 

o produce una norma jurídica (tratado, ley, sentencia, contrato, 

 
* Publicado el miércoles 14 de febrero de 2024. 



55 

 

etc.), lo que también alude a su autor (Estados, legislador, jueces 

o particulares, respectivamente). 

 Se puede comprender fácilmente la importancia de lo 

anterior, pues de esto depende la misma existencia de las 

diferentes normas jurídicas y, por ende, su propia obligatoriedad. 

Por eso no debe haber dudas respecto a cuándo una norma existe 

o no (o como suele decirse, es “válida”), pues en caso contrario, 

los sujetos obligados no sabrían a qué atenerse y el nivel de 

incerteza sería intolerable. Es así esencial que quede 

meridianamente claro el ente específico facultado para dar origen 

a cada norma –el “quién”– y qué camino o pasos debe cumplir 

para darle vida –el “cómo”–. De ahí que cada norma tenga un 

autor concreto e insustituible y un itinerario o procedimiento 

específico para llegar a nacer. 

 Dentro del Derecho internacional se sigue la misma 

lógica, lo cual adquiere incluso mayor importancia, al estar aquí 

comprometida la actuación de los Estados en su conjunto como 

unidad. Es por eso que desde muy antiguo se ha considerado que 

existen algunas fuentes principales o más importantes y otras 

secundarias o de tipo complementario. Dentro de las fuentes 

principales se encuentran, entre otras, la costumbre internacional 

(es decir, la forma en que han actuado los países durante mucho 

tiempo en sus relaciones internacionales) y las convenciones o 

tratados suscritos soberanamente por los Estados. Y en cuanto a 

las fuentes secundarias, se mencionan, también entre otras, a las 

sentencias emanadas de tribunales internacionales, que como se 

ha dicho, sólo complementan a las primeras. 

 Sin embargo, hoy estamos asistiendo a una profunda crisis 

de las fuentes del Derecho internacional. Ello se debe a que cada 

tratado de derechos humanos posee un órgano guardián (una 

comisión, un comité o a veces un tribunal internacional), quien es 

el encargado de velar porque los Estados suscriptores cumplan 

con ese tratado. Y para tal efecto, le piden informes a dichos 

Estados a fin de corroborar lo anterior, o los juzgan, y lo más 

importante, interpretan este documento. En realidad, y gracias a 

diversas reglas del Derecho internacional de los derechos 

humanos, en la práctica han pretendido monopolizar dicha 

interpretación. 



56 

 

 De esta manera, esta interpretación se plasma en los 

documentos que emiten. En el caso de las comisiones y comités, 

de ellos emana el llamado soft law (“Derecho blando”), que como 

tal, no obliga a los Estados; y en cuanto a los tribunales, ellos 

producen sentencias, que sí obligan, pero solo a los Estados parte 

del juicio. 

 Sin embargo, el problema de hoy es que fruto de esta 

intención por monopolizar la interpretación, en la práctica estas 

fuentes secundarias –sentencias y soft law– pretenden 

superponerse a las fuentes primarias que tutelan –las 

convenciones–, haciéndolas decir cosas que en realidad no dicen 

y que tampoco acordaron los Estados al suscribirlas. Y en el 

fondo, están sustituyendo los consensos iniciales por el mero 

querer de estos organismos. 

 Es por eso que hoy existe una peligrosa crisis en el 

Derecho internacional, al pretender imponerse las fuentes 

secundarias a las principales, generando así una notable incerteza 

para los Estados y exigiéndoles cosas a las cuales en realidad ellos 

no se han obligado. 

 

 

19. El problema de las fuentes *  

 

 A propósito del litigio que mantiene nuestro país [Chile] 

con Bolivia [ante la Corte Internacional de Justicia de La Haya], 

tal vez uno de los principales problemas que hoy está enfrentando 

el Derecho Internacional, sea el de las fuentes de las obligaciones 

que surgen en su seno, todo lo cual proyecta una notable sombra 

de incerteza a su respecto. 

 De manera muy simple, “fuente” se refiere a las normas o 

disposiciones que establecen obligaciones para los Estados en 

virtud de las cuales podrían ser sancionados de no llevarlas a 

cabo. De ahí que la claridad sobre cuáles sean estas fuentes resulte 

crucial, pues en caso de existir dudas a su respecto, los países no 

sabrían exactamente a qué atenerse y podrían ser sancionados por 

 
* Publicado el miércoles 21 de marzo de 2018. 



57 

 

conductas de dudosa ilicitud. Y dentro de este mismo problema 

se sitúa además, el de la jerarquía entre dichas fuentes. 

 Pues bien, desde hace muchas décadas (y tal como señala 

el Estatuto de la propia Corte Internacional de Justicia, aprobado 

expresamente por los Estados que le han dado competencia), se 

ha considerado dentro del Derecho Internacional, que sus fuentes 

primarias o más importantes son los tratados internacionales 

suscritos válidamente por los Estados, al ser el consenso 

alcanzado entre ellos la base misma del derecho internacional. Y 

a lo anterior se añaden también la costumbre internacional (la 

manera en que los países se comportan durante mucho tiempo) y 

lo que se llaman “principios generales del derecho internacional” 

(las ideas fundamentales e ineludibles que le permiten funcionar).  

 Finalmente, y como fuentes secundarias, esto es, de menor 

jerarquía y que además deben basarse en y no contradecir a las 

primarias, se cuenta a la jurisprudencia de los tribunales 

internacionales y la opinión de los principales tratadistas. 

Finalmente, desde hace tiempo se ha agregado la declaración 

unilateral de voluntad de un Estado, consistente en compromisos 

que motu proprio, adopta ante la comunidad internacional. 

 Sin embargo, en las últimas décadas ha existido un 

persistente esfuerzo de diferentes tribunales y comisiones 

internacionales, así como de varios tratadistas, por agregar nuevas 

fuentes y/o cambiar la jerarquía entre las existentes. De esta 

manera, hoy la jurisprudencia pretende convertirse en una fuente 

autónoma, más alta que los propios tratados que han dado vida a 

los tribunales que la generan, modificándolos en la práctica. Esto, 

sin que exista ninguna autorización por parte de los Estados que 

han dado vida a todo el proceso, pues resulta obvio que sin 

Estados no existiría el derecho internacional.  

 Por último, dentro de las nuevas “fuentes” que pretenden 

agregarse –se insiste, sin la autorización de los Estados–, se 

cuentan entre otras muchas, las notas diplomáticas, esto es, 

mensajes que envían unos países a otros por medio de sus 

representantes, lo que en cierta medida, se asimila a una 

declaración unilateral de voluntad de un Estado. Y es 

precisamente este el argumento boliviano para fundamentar su 

demanda.  



58 

 

 El problema es que si sin la autorización de los Estados, 

se quieren hacer derivar obligaciones de fuentes no oficiales o 

alterando la jerarquía entre ellas (porque no es lo mismo un 

tratado que una nota diplomática, por ejemplo). Más allá de la 

injusticia que podría producirse para el caso concreto, semejante 

actitud mina las bases mismas del derecho internacional, razón 

por la cual el remedio puede ser peor que la enfermedad. 

 

 

20. La voluntad real de los Estados * 

 

 La contundente, completa y para muchos, inesperada 

victoria obtenida por Chile [contra Bolivia] en el fallo emitido por 

la Corte Internacional de Justicia, no sólo satisface a nuestro país 

en su correcta pretensión de respetar los tratados, sino también las 

exigencias básicas del propio Derecho Internacional. Ello, porque 

algunas de sus reglas han tendido a desdibujarse en los últimos 

tiempos, si bien con mayor preeminencia en materias 

relacionadas a los derechos humanos que respecto de problemas 

que puedan suscitarse entre Estados. 

 Aunque resulte algo técnico, uno de los principales 

problemas a que se enfrentaba este fallo era el del valor de las 

fuentes del Derecho Internacional, esto es, del origen y jerarquía 

de las normas que lo conforman. Ello, puesto que los tratados 

internacionales constituyen una de las –si es que no la– más 

importante fuente de obligaciones para los Estados, con mayor 

valor que otras, como por ejemplo, una nota diplomática. Por eso 

el fallo era importante, pues en caso de haber sido distinto al 

emitido, habría significado un inquietante debilitamiento de la 

fuerza normativa y jerarquía de estos instrumentos, todo lo cual 

hubiera proyectado una perturbadora sombra de duda respecto de 

su obligatoriedad. Con un tan mal precedente, literalmente podría 

haberse hecho tambalear buena parte de los tratados que han 

configurado los límites de los actuales Estados desde hace siglos. 

 Sin embargo, a pesar de que lo anterior resulta evidente, 

en razón de ser los tratados internacionales la manifestación más 

 
* Publicado el miércoles 03 de octubre de 2018. 



59 

 

clara y certera de la voluntad real de los Estados ante los demás 

Estados (y de paso, la piedra angular del Derecho Internacional, 

el “pacta sunt servanda”: lo pactado obliga), tal como se ha 

señalado, en los últimos años, en particular en materia de 

derechos humanos, esta “fijeza” de los tratados ha tendido a 

desdibujarse.  

 Lo anterior ha sido posible gracias a las dúctiles reglas de 

interpretación que se han aplicado a estos tratados, al 

considerarlos “instrumentos vivos” y en consecuencia, al 

estimarse por muchos que su exégesis debe ser evolutiva, 

dinámica, finalista, progresista, sistemática, y holística, además 

de entender estos derechos como interdependientes e indivisibles 

entre sí. De esta manera, el anterior fenómeno ha generado un 

notable desdibujamiento del sentido y alcance de estos tratados, 

siendo así cada vez más difícil predecir qué determinarán los 

tribunales y comisiones internacionales encargados de 

interpretarlos. De ahí pues, el valor del actual fallo, que viene a 

ser un espaldarazo a la “fijeza” de los tratados internacionales. 

 Lo anterior no significa que el capítulo esté 

completamente cerrado, pues cada país puede cambiar de parecer 

respecto de lo previamente acordado en un tratado, y muchas 

veces la prudencia aconseja hacerlo. Mas lo importante es que 

esta eventual posibilidad de negociar depende, precisamente, de 

la voluntad soberana de nuestro país, no de lo que establezcan 

tribunales internacionales, de lo que supuestamente se habría 

manifestado en el tratado sujeto a debate, ni en otros documentos 

internacionales de menor valor, con lo cual, al menos en esta área 

del Derecho Internacional y por el momento, el “pacta sunt 

servanda” permanece a salvo. 

 

 

21. Un creciente activismo judicial *  

 

 Como es sabido, en atención a nuestra naturaleza social y 

política, desde siempre los seres humanos hemos tenido que 

coexistir para vivir, pues no somos autosuficientes. Sin embargo, 

 
* Publicado el miércoles 21 de febrero de 2018. 



60 

 

pese a ello, los conflictos entre nosotros son muy comunes, lo que 

también hizo necesario encontrar un medio de solución civilizado 

y en lo posible justo desde la noche de los tiempos. 

 Es así como se creó la figura del juez: un tercero imparcial 

llamado a dirimir el conflicto. Sin embargo, poco se logra si éste 

dicta su veredicto de manera arbitraria o antojadiza, pues la idea 

es que se arribe a una solución lo más justa posible, ya que en 

caso contrario, el conflicto seguramente continuará. 

 Además, como las personas pensamos a veces de manera 

muy diferente, también se establecieron normas comunes para los 

miembros del grupo (las leyes), a las cuales todos debían 

someterse y que igualmente, debían ser el parámetro para la 

solución del juzgador. En un principio estas reglas fueron 

consuetudinarias, transmitidas por la costumbre. Sin embargo, 

pronto se vio la absoluta necesidad de escriturarlas, para que 

todos pudieran tener claridad sobre cuál era su contenido.  

 Es por eso que en muchos países, como el nuestro, la idea 

fundamental es que el juez falle no tanto de acuerdo con su 

criterio (el que obviamente debe aplicar, pues en caso contrario, 

no podría llegar a veredicto alguno), sino sobre todo, basándose 

en las leyes prestablecidas. Sólo eso permite saber de antemano 

cuál podría ser la sentencia que dicte, tener las reglas claras a este 

respecto y eventualmente, reclamar ante lo fallado, precisamente 

por no tomar en cuenta esas reglas prestablecidas o hacerlo de 

manera defectuosa. Y por lo mismo, el juzgador debe 

fundamentar claramente su sentencia en esas leyes.  

 Pues bien, desde hace ya algunos años, todo este modo de 

proceder, que pese a sus fallas puede muy bien considerarse un 

logro de la humanidad, está siendo peligrosamente erosionado 

mediante el llamado “activismo judicial”, que consiste 

básicamente, en la tendencia de varios juzgadores a fallar más o 

incluso únicamente de acuerdo con su criterio, que ateniéndose a 

lo establecido por las normas en las que debieran fundamentarse. 

 Este fenómeno se está dando tanto en jueces nacionales 

como internacionales, al punto que cada vez resulta más difícil 

predecir cuál será su decisión. Cuestión delicada, no sólo por los 

inevitables abusos a los que puede conducir, sino además, porque 



61 

 

con esta práctica, de poco vale tener leyes o tratados 

prestablecidos, si ellos pueden ser ignorados tan fácilmente. 

 Además, con esta práctica, los jueces acaban 

convirtiéndose en auténticos legisladores (o en el caso 

internacional, de modificadores de los tratados existentes), con lo 

cual se están arrogando funciones que no les corresponden y para 

las cuales nadie los ha investido. Ello, sin perjuicio de constituir 

un desprecio por las decisiones tomadas de manera democrática 

dentro de un país, o de los acuerdos internacionales alcanzados en 

su momento. 

 Todo esto hace que la confianza en el procedimiento 

judicial como método de solución de conflictos decaiga, con las 

nefastas consecuencias que ello podría producir, 

 

 

22. El gobierno de los jueces *  

 

 Actualmente, tanto a nivel nacional como internacional, 

se está produciendo un preocupante fenómeno en el ámbito 

jurídico: un creciente apartamiento de muchos juzgadores de los 

textos normativos (leyes o tratados) que deben interpretar. 

 Como resulta obvio, la existencia de normas escritas fue 

un gran avance para el Derecho, entre otras cosas, para aminorar 

los abusos que podía cometer un juzgador cuando su veredicto 

estaba basado en reglas transmitidas por la costumbre. De esta 

manera, el texto pretendió dar claridad a la pauta de conducta 

exigida y saber cuáles eran los comportamientos esperados, al 

menos para evitar ser sancionados en el futuro. Es lo que se llama 

seguridad y certeza jurídicas. 

 De la mano de lo anterior, estas mismas normas regularon 

el modo en que ellas debían ser interpretadas, también para evitar 

la arbitrariedad, pues de poco sirve tener una meridiana claridad 

del texto a aplicar si su exégesis resulta imprevisible.  

 De esta manera, la existencia de normas escritas previas 

busca limitar la discrecionalidad del juez para evitar abusos. A lo 

anterior se añade, fruto de las teorías democráticas, el origen al 

 
* Publicado el miércoles 20 de mayo de 2015. 



62 

 

menos mediatamente popular de dicha normativa, al ser elaborada 

por los representantes de dicho pueblo, que también obligan a los 

jueces. 

 Con todo, la norma escrita tiene el problema de su rigidez 

y por tanto, de su añejamiento. Es por eso que las reglas de 

interpretación deben dejar cierto margen de acción al juez (lo que 

además, es inevitable, al existir siempre valoraciones en su 

razonamiento), para que sin traicionar el texto, lo vaya adaptando 

a las circunstancias. 

 Sin embargo, actualmente muchos tribunales nacionales e 

internacionales han ido cambiando estas reglas de interpretación 

autónomamente, esto es, sin que medie un texto normativo que lo 

autorice, en un auténtico proceso de retroalimentación.  

 Lo anterior ha hecho que desde su perspectiva, dicha 

interpretación se haya vuelto “dinámica”, “evolutiva” y 

“progresista”, entre otras características, con lo cual, el texto ha 

ido quedando más y más relegado, e incluso en algunos casos, 

abiertamente tergiversado o desobedecido. Ello, porque lo que 

importa a fin de cuentas no es lo que dice el texto, sino cómo lo 

entienden quienes lo interpretan. 

 Ahora bien, cualquiera puede comprender los problemas 

y abusos que lo anterior origina. Ello, porque el texto se va 

haciendo cada vez más irrelevante, al estar siendo modificado por 

quien debiera tutelarlo; porque esta tarea corresponde a otras 

autoridades nacionales (al poder legislativo o ejecutivo) o 

instancias (el acuerdo o modificación de un tratado); y finalmente, 

porque este gobierno de los jueces resulta completamente 

antidemocrático. 

 

 

23. Jueces, leyes y democracia *  

 

 En un reciente fallo, la Corte Suprema de Kansas, Estados 

Unidos, declaró que existe el “derecho natural” de la mujer a 

abortar, en razón de su libertad, establecida de manera bastante 

genérica en el preámbulo de su constitución federal. De esta 

 
* Publicado el miércoles 13 de mayo de 2020. 



63 

 

forma, pretende que ningún interés ajeno a dicha libertad pueda 

poner en jaque esta decisión de la madre. 

 Ahora bien, al margen del consabido problema de estar 

acabando con otro ser humano inocente, a quien se le está 

quitando arbitrariamente su calidad de persona, pero que posee 

igual dignidad que la madre (o incluso más, al tratarse de un ser 

indefenso que merece mayor protección), la sentencia de este 

máximo tribunal federal es un botón de muestra más, del creciente 

y en buena medida incontrolado poder que están adquiriendo los 

jueces en muchos países, quienes mediante la “interpretación” de 

los textos que supuestamente los limitan, terminan imponiendo su 

propia voluntad. 

 En efecto, tanto a nivel nacional como internacional, el 

activismo judicial está haciendo que uno se pregunte, 

sinceramente, de qué sirve tener leyes, constituciones o tratados, 

si llegado el momento de aclarar su sentido y aplicarlos, el 

intérprete se convierte en un auténtico demiurgo de los mismos, 

que los puede trastocar completamente.  

 De nada sirve la a veces meridiana claridad del texto a 

analizar; a tanto llega el poder de este verdadero creador de 

derechos. Es cosa de recordar la Convención Americana sobre 

Derechos Humanos, que establece en su art. 4.1 que el derecho a 

la vida se protege desde la concepción y que persona es todo ser 

humano (art. 1.2). Pese a ello, la Corte Interamericana determinó 

que el no nacido no es una persona (casos Artavia Murillo vs. 

Costa Rica, de 2012, y Gómez Murillo vs. Costa Rica, de 2016). 

 En por eso que la situación anterior podría compararse con 

aquel estudioso que, al analizar una partitura, la modifica, 

introduciendo nuevas notas musicales. De esta manera, no existe 

ninguna claridad ni previsibilidad sobre cuál podría ser el 

producto final que saldrá de su inspiración. 

 Pero más allá de metáforas, lo peligroso de una situación 

semejante es que si los jueces tienen casi total libertad para 

modificar como les plazca el texto que interpretan, la pregunta 

hecha más arriba vuelve a inquietarnos: ¿para qué tenemos 

entonces leyes, constituciones y tratados? Ello, porque se supone 

que la escrituración de las normas jurídicas, hace ya milenios, 

significó un gran avance, precisamente, para evitar las 



64 

 

arbitrariedades que se cometían en su aplicación, cuando ellas 

eran solo transmitidas por la costumbre. El paso desde la tradición 

oral a la escrituración, tenía precisamente el objetivo de dejar 

claro lo establecido por estas normas, darles fijeza, publicidad y 

terminar con estos abusos. 

 Mas, si de manera creciente todo o casi todo depende del 

intérprete, de nada vale tener estas normas escritas, pues los 

juegos con la semántica han llegado ya a límites intolerables.  

 Sin embargo, de manera más profunda, si todo o casi todo 

queda en las manos del juez, ¿de qué vale la labor de los órganos 

que emiten estas normas, los más importantes de los cuales han 

surgido del voto popular? La democracia misma queda en 

entredicho, al punto que tal vez sería mejor hablar del gobierno 

de los jueces, o incluso de “jurisdocracia”. 

 

 

  



65 

 

CAPÍTULO III 

 

TRATADOS INTERNACIONALES  

Y BLOQUE DE CONSTITUCIONALIDAD 
 

 

Presentación 

 

 Este tercer capítulo aborda el vínculo que existe en varios 

países de la región entre sus propias constituciones y los tratados 

de derechos humanos dentro del Sistema Interamericano. Con 

todo, para no tener una visión parcial de este fenómeno, resulta 

indispensable tener en cuenta las materias vistas en los dos 

capítulos anteriores. 

 Si bien se trata de un asunto bastante técnico, con el correr 

del tiempo se fueron escribiendo varias columnas a este respecto. 

Y la razón fundamental se debió a los dos procesos constituyentes 

que ha tenido Chile, llevados a cabo entre 2020 y 2023 (ambos 

fallidos), pues uno de los muchos puntos debatidos en ellos 

(aunque a nuestro juicio no con la debida atención) era, 

precisamente, la relación entre los tratados de derechos humanos 

y la Carta Fundamental. De hecho, en los dos proyectos, si bien 

más en el primero, la apertura al Derecho internacional era 

prácticamente total. 

 La incorporación de los tratados de derechos humanos al 

llamado “bloque de constitucionalidad” ha sido un fenómeno 

frecuente en la región. Mediante el mismo, diversas 

constituciones han añadido a su propio catálogo de derechos 

humanos (llamados usualmente “derechos fundamentales”), los 

de origen internacional, contenidos ya sea en tratados universales 

(ONU) o regionales (OEA). De esta manera, la idea es enriquecer 

la batería de derechos consagrados, de modo de poder acudir tanto 

a las fuentes nacionales como internacionales a fin de obtener su 

mejor protección, a través de lo que se conoce como principio 

“pro homine” o “favor persona”, que nuevamente en razón de su 

sentido técnico, se menciona someramente en un par de 

columnas, si bien sus efectos se comentan en varias más. 



66 

 

 Ahora bien, el hecho de considerar a los tratados de 

derechos humanos como una especie de “apéndice” de la 

Constitución, no solo les otorga su mismo nivel dentro del 

ordenamiento interno (y no un rango legal o supralegal pero 

infraconstitucional, como era tradicionalmente), sino que para 

muchos tratadistas, significaría un refuerzo del propio texto 

constitucional, puesto que desde su perspectiva se produciría una 

especie de constitucionalización del Derecho internacional. 

 Sin embargo y según se adelantaba, en nuestra opinión, 

para comprender a cabalidad los alcances de este fenómeno, es 

indispensable traer a colación las reglas de funcionamiento del 

Sistema Interamericano vistas en el capítulo anterior, que hacen 

que a la postre se produzca un fenómeno opuesto al señalado. 

 En efecto: dada la notable libertad y ductilidad que posee 

la interpretación que realizan los órganos guardianes de los 

tratados añadidos al bloque de constitucionalidad (y que ha 

acabado eclipsando su sentido original), lo que acaba 

incorporándose es realmente dicha interpretación, que como se ha 

mencionado, evoluciona rápida y descontroladamente.  

 De este modo, lo que termina ocurriendo en la práctica no 

es la absorción del Derecho internacional por el Derecho 

constitucional, sino todo lo contrario: la total primacía del 

primero y por tanto, de sus órganos guardianes respecto del modo 

de entender los derechos humanos al interior de ese país. 

 Ello se debe, entre otras cosas, a que los defensores del 

Derecho internacional consideran que los criterios o estándares 

que éste establece respecto de los derechos humanos, son sólo el 

“estándar mínimo” en la protección que debe darse a los mismos. 

De tal manera, a los Estados sólo les quedaría la humilde labor de 

igualar o superar dichos estándares, pero nunca contradecirlos. 

 En consecuencia, lo que ocurre es que gracias a la rápida 

evolución que van experimentando los derechos humanos, fruto 

de la interpretación dúctil y monopólica de sus órganos 

guardianes, por razones mínimas de armonía y coherencia 

interna, la Carta Fundamental de cada país termina siendo 

modificada por la voluntad de dichos organismos, al margen del 

querer popular y también de las normas de reforma establecidas 

por la propia Constitución. 



67 

 

 Se insiste que la clave de este sojuzgamiento de la 

Constitución fruto de la incorporación de los tratados de derechos 

humanos, se debe a la idea de estándar mínimo antes mencionada, 

cuyas consecuencias resultan casi insospechadas. 

 En efecto, si el Derecho internacional se considera a sí 

mismo sólo el estándar mínimo en cuanto a la protección de los 

derechos humanos, ello significa que sus criterios no podrían 

nunca ser contradichos, sino sólo igualados o mejorados, como se 

ha mencionado. No solo eso: si se mira con atención, este 

planteamiento muestra, además, lo que podría llamarse un notable 

“complejo de infalibilidad” de los organismos internacionales, 

pues si su modo de concebir estos derechos es solo el “piso” para 

debatir a su respecto, ello significa que no se contempla la más 

mínima posibilidad de poder estar equivocados a este respecto.  

 Lo anterior, pese al enorme y prácticamente indisoluble 

debate que hoy existe respecto de los derechos humanos, 

mencionado en la presentación del Capítulo I, al carecer estos de 

un fundamento objetivo en la actualidad, según que se verá con 

más detalle en el Capítulo IV. Sin embargo, pese a ello, las 

instancias internacionales consideran que “su” visión de los 

mismos resulta incuestionable. 

 Por eso en su relación mutua, para sus defensores el 

Derecho internacional siempre vence al nacional, pero no lo 

contario, lo que explica que para ellos, los criterios 

constitucionales sólo serían válidos si igualan o mejoran el 

estándar mínimo internacional.  

 Esta es la razón por la cual se señalaba que se produce 

exactamente el efecto inverso al que consideran varios estudiosos 

que incluso defienden este proceso: que no es el Derecho 

constitucional el que absorbe al nacional, sino al revés. 

 Lo anterior ha hecho decir a otros autores que el fenómeno 

descrito equivale a una “desconstitucionalización” de los 

ordenamientos jurídicos nacionales, al perder la Carta 

fundamental su sitial de honor, por mucho que los defensores de 

este proceso señalen que la Constitución compartiría su 

supremacía con el Derecho internacional, pues siempre acaba 

cediendo ante él. 



68 

 

 Como puede fácilmente comprenderse, todo lo dicho 

equivale a un completo cambio de las reglas del juego, tanto del 

funcionamiento jurídico como político de un país. Jurídico, pues 

la Carta Fundamental y todas las normas infraconstitucionales 

estarían sometidas y debieran adaptarse sin rechistar a los 

criterios internacionales, al haber adquirido estos últimos, rango 

constitucional dentro del ordenamiento jurídico de ese país, pese 

a que la actividad de los respectivos órganos guardianes foráneos 

no se encuentra controlada por nadie. Y políticos, porque esta 

primacía internacional afecta tanto a las decisiones democráticas 

como al poder constituyente de un país, ya que en teoría, ellos 

nunca podrían obviar o ir contra dichos criterios internacionales. 

Por eso, en algunas columnas de este tercer capítulo se habla en 

más de una oportunidad de una democracia “tutelada” o 

“protegida” o de un “Estado interdicto”, dominado por el Derecho 

internacional. 

 La gran pregunta que se deja planteada es si un Estado 

puede desprenderse así de su soberanía y autodeterminación 

democrática, entregando parte de su destino a organismos 

foráneos no sólo no elegidos por el pueblo afectado, sino incluso 

generalmente desconocidos por él, que además, no son 

controlados por nadie. 

 

 

  



69 

 

24. Tratados de derechos humanos y Constitución *  

 

 Uno de los problemas más importantes –si es que no el 

más importante–, tanto del actual como del anterior proceso 

constituyente [chileno], es la relación de la Carta Fundamental 

con los tratados internacionales de derechos humanos.  

 El principal debate surge respecto de la posición de estos 

tratados dentro del ordenamiento jurídico nacional. 

Tradicionalmente se los consideraba al mismo nivel de una ley, 

entre otras cosas, porque en los trámites para su incorporación al 

Derecho interno, participan los mismos órganos que concurren 

para la formación de las leyes. 

 Sin embargo, en las últimas décadas, esta primitiva 

concepción ha ido siendo dejada de lado. De este modo, hay tres 

posturas más: la que sostiene que los tratados debieran estar sobre 

la ley pero bajo la Carta Fundamental, creando un “piso” nuevo 

entre ambas; otra que considera que estos tratados se encontrarían 

al mismo nivel de la Constitución; y finalmente una última que 

los posiciona sobre la misma. Con todo, y por razones que no 

pueden ser explicadas aquí, para efectos prácticos, no existen 

tantas diferencias entre estas dos últimas posibilidades. 

 Ahora, en principio, que los tratados de derechos humanos 

estén al mismo nivel o sobre la Constitución genera simpatías en 

vastos sectores, pues ello significa que el catálogo de derechos 

fundamentales reconocidos por la Carta Fundamental se vería 

enriquecido con aquellos de origen internacional, lográndose 

teóricamente una mejor protección de los mismos. De alguna 

manera, todo se convertiría en Derecho constitucional, y desde 

ahí irradiaría en cascada al resto del ordenamiento jurídico. 

 Sin embargo, un aspecto que muchos ignoran es que los 

derechos humanos de origen internacional evolucionan muy 

rápido, básicamente porque ello depende de la interpretación que 

realizan de los tratados originales sus órganos guardianes: cortes, 

comités o comisiones internacionales. Es por eso que entre otras 

características, los internacionalistas señalan que los tratados de 

derechos humanos son “instrumentos vivos”, razón por la cual 

 
* Publicado el miércoles 19 de julio de 2023. 



70 

 

deben ir adaptándose a las circunstancias de cada momento, de la 

mano de la interpretación de estos órganos custodios. 

 Pero lo anterior hace surgir, entre otros, estos tres graves 

problemas. 

 El primero, es que no existe ningún control sobre la 

actividad de estos órganos guardianes, quienes interpretan con 

bastante libertad los tratados a los que en teoría sirven; tanto, que 

a menudo los Estados terminan encontrándose en la práctica en 

presencia de “otros” tratados muy distintos a los que aceptaron en 

su momento. 

 El segundo, es que si el sentido y alcance de estos tratados 

suscritos por los Estados va cambiando gracias al fenómeno 

descrito, al estar al mismo nivel o sobre la Constitución, la irían 

modificando desde fuera, por razones mínimas de coherencia 

entre ambos textos. Y además, lo anterior se haría al margen de 

las normas de reforma de esta misma Constitución. 

 Y finalmente el tercero, es que estos cambios se hacen a 

espaldas de la ciudadanía, no sólo porque ella no ha tenido 

ninguna participación en la designación de los miembros de estos 

organismos internacionales, sino también porque es 

perfectamente posible que el sentido de estas interpretaciones 

resulte extraño o incluso contrario a la idiosincrasia del país 

afectado por ellas. Se produce así una grave injerencia externa 

sobre ese país. 

 Estos son, pues, algunos de los graves problemas que 

surgen con motivo de una relación de igual a igual entre tratados 

de derechos humanos y constitución. 

 

 

25. Tratados de derechos humanos y Constitución (y II) * 

 

 En la columna anterior, se abordaban algunos de los 

problemas que genera el colocar a los tratados de derechos 

humanos al mismo nivel de la Constitución. Dada la importancia 

crucial de este tema, se abordará nuevamente dicha materia en 

esta oportunidad. 

 
* Publicado el miércoles 02 de agosto de 2023. 



71 

 

 La teoría de la incorporación de los tratados de derechos 

humanos al bloque de constitucionalidad dice que al considerarse 

al mismo nivel de la Carta Fundamental, los tratados se 

convertirían en una especie de “apéndice” de la misma, 

enriqueciendo el catálogo de derechos humanos ya contemplado, 

lográndose así una mejor protección a su respecto. 

 Sin embargo, lo que realmente ocurre, es que termina 

siendo el Derecho internacional quien toma la batuta en esta 

cuestión, o sea, se convierte en el referente para el accionar del 

Estado, aunque no se sepa o no haya sido esa la intención inicial, 

entre otras, por dos razones. 

 La primera, es que para sus defensores, el Derecho 

internacional de los derechos humanos sería superior al nacional, 

entre otras cosas, por defender algo absolutamente imprescindible 

para el mundo actual: los derechos humanos, sea lo que fuere que 

se entienda actualmente por los mismos.  

 De esta forma, debiera ser siempre el Derecho nacional 

quien tendría que adaptarse a los criterios internacionales y no lo 

contrario. Por tanto, los Estados estarían obligados a hacer todos 

los esfuerzos posibles para ponerse a tono con estos criterios, pues 

en el fondo, sus partidarios consideran que sólo así sería 

realmente legítimo. O si se prefiere, el contenido de los 

ordenamientos nacionales se encontraría bajo una permanente 

sospecha, a menos que se amolde a los estándares internacionales. 

 La otra razón, dependiente de la anterior, es que para sus 

defensores, los criterios internacionales son sólo el “estándar 

mínimo” en cuanto a la protección que debe otorgarse a los 

derechos humanos. Por lo tanto, a los Estados sólo les quedaría la 

tarea de igualar, humilde y obedientemente este estándar, y ojalá 

superarlo. Con lo cual, jamás podrían oponerse al mismo, según 

se ha dicho. 

 En consecuencia, lo que termina ocurriendo, aunque no se 

diga, es que acaba siendo el Derecho nacional el que giraría y 

tendría que adaptarse sumisamente al internacional, pese a que 

este último evoluciona muy rápido (de hecho, podría decirse que 

actualmente, los derechos humanos se encuentran en una 

permanente construcción y reconstrucción), y además, su 

actividad no está controlada por nadie, al no existir ni de lejos en 



72 

 

el ámbito internacional algo parecido a una división de poderes, 

a un sistema democrático o a un estado de derecho. Todo lo cual 

es una auténtica revolución dentro del ámbito jurídico. 

 Lo anterior haría así, que el “centro de gravedad” del 

contenido considerado legítimo se vaya trasladando desde las 

instancias nacionales a las internacionales, quienes llevan la voz 

cantante en este proceso. Sin embargo, la ciudadanía no tiene 

ninguna injerencia sobre la labor de los organismos encargados 

de esta cuestión (cortes, comités y comisiones internacionales), e 

incluso ignora por regla general su existencia y la notable 

influencia que pretenden tener sobre los asuntos de su propio país, 

afectando notablemente su soberanía, su autodeterminación, su 

democracia e incluso su potestad constituyente.  

 ¿Se comprenden realmente los increíbles alcances que 

todo esto conlleva? 

 

 

26. Tratados de derechos humanos y Constitución * 

 

 De cara a un eventual proceso constituyente [chileno], 

existe una materia que pese a su enorme importancia, hemos visto 

muy poco tratada: la relación de la Carta Fundamental con los 

Tratados Internacionales de Derechos Humanos. 

 Simplificando mucho las cosas, existen cuatro posturas a 

este respecto: a) la que señala que estos tratados se encuentran 

bajo la Carta Fundamental y poseen la misma jerarquía que una 

ley interna; b) la que igualmente los conciben supeditados a la 

Constitución, pero superiores a la ley; c) otra que estima poseen 

el mismo nivel de dicha Constitución; y d) finalmente, la que 

considera que serían incluso superiores a ella. 

 La primera postura, que podríamos llamar “clásica”, en 

nuestra opinión se encuentra superada, pues aunque para muchos 

los tratados de derechos humanos deban someterse a la Carta 

Fundamental, no parece correcto que puedan ser derogados o 

 
* Publicado en El Líbero, el miércoles 08 de septiembre de 2020 

(https://ellibero.cl/opinion/max-silva-tratados-de-derechos-humanos-y-

constitucion/) 

https://ellibero.cl/opinion/max-silva-tratados-de-derechos-humanos-y-constitucion/
https://ellibero.cl/opinion/max-silva-tratados-de-derechos-humanos-y-constitucion/


73 

 

modificados por una ley, ya que con ello se estaría alterando una 

norma internacional mediante disposiciones internas, existiendo 

otros mecanismos del propio Derecho Internacional para tal 

efecto, como la denuncia. Además, el actual Art. 52 Nº1 de la 

Constitución lo prohíbe expresamente. 

 La segunda postura es la que a nuestro juicio resulta más 

razonable, pues si la propia Constitución exige un conjunto de 

requisitos para suscribir un tratado a fin que éste pase a formar 

parte del Derecho interno, es porque claramente se considera a sí 

misma la norma máxima o de clausura de un ordenamiento 

jurídico y pretende asegurar su supremacía con la aplicación de 

dichos requisitos. 

 La tercera postura, que busca igualar la jerarquía de los 

tratados de derechos humanos con la Constitución, pretende 

“anexar” estos tratados, incorporándolos al llamado “bloque de 

constitucionalidad”. De esta manera, el catálogo de derechos 

establecidos por la Carta Fundamental se vería enriquecido con 

los provenientes de instancias foráneas, con lo cual se produciría 

un permanente “juego” entre ambas normativas, teniendo aquí los 

jueces nacionales un papel fundamental al momento de aplicar 

unas u otras disposiciones. Con todo, suele agregarse que el 

Derecho Internacional establecería sólo el “estándar mínimo” en 

materia de protección de derechos humanos, razón por la que la 

aplicación de una u otra normativa será determinada de acuerdo a 

cuál de ambas llegue más lejos en este cometido. Lo anterior se 

vincula al llamado “principio pro homine” o “pro persona”. 

 Finalmente, la cuarta postura vendría a destronar a la 

Carta Fundamental de su sitial de honor dentro de un 

ordenamiento jurídico, en pos de los tratados y la jurisprudencia 

internacionales –en nuestro caso, de la Corte Interamericana de 

Derechos Humanos–, aunque, igualmente, podría aplicarse con 

preferencia el Derecho interno si resulta más protector de los 

derechos en juego que el internacional, nuevamente en virtud del 

principio “pro homine”. 

 Ahora bien, a nuestro juicio, las dos últimas posturas no 

resultan tan diferentes como aparentan y, a decir verdad, a veces 

casi se confunden. Ello, pues en ambas, los tratados 

internacionales y en particular la jurisprudencia del tribunal 



74 

 

interamericano serían el “estándar mínimo” en materia de 

protección de los derechos humanos, con lo cual, siempre habría 

que estar comparando las normas nacionales con las 

disposiciones internacionales y aplicar unas u otras de manera 

casuística. Por iguales razones, muchos autores consideran que 

como lo importante es proteger los derechos humanos, lo anterior 

estaría dejando obsoletas las reglas de jerarquía entre ambos 

órdenes normativos. 

 Sin embargo, a nuestro juicio, la superioridad 

autoasumida del Derecho Internacional resulta evidente en ambas 

posturas. Al establecer el “estándar mínimo”, se lo estaría 

aplicando en el fondo siempre, ya sea directamente, si las normas 

internas no llegan tan lejos en su tutela de los derechos 

involucrados, o si lo hacen, porque en teoría, se encontrarían 

“autorizadas” para su aplicación por el propio Derecho 

Internacional y además, porque este se hallaría implícito en la 

normativa nacional, pues para “superarlo”, las autoridades locales 

se verían obligadas a adoptar sus criterios. 

 Evidentemente, y según se ha adelantado, todo lo dicho 

respecto de las dos últimas posturas, equivale a una auténtica 

revolución en el modo de concebir y de aplicar el Derecho. Por 

razones de espacio, sólo haremos algunas reflexiones en conjunto 

respecto de ambas. 

 La primera y más fundamental, es que esta incorporación 

de los tratados de derechos humanos (y de las interpretaciones 

internacionales aparejadas) al bloque de constitucionalidad, 

equivale a una modificación de la Carta Fundamental no sólo al 

abrir sus puertas a estos tratados, sino de forma permanente, dado 

que las interpretaciones evolucionan muy rápido. En 

consecuencia, el sentido y alcance de estos tratados incorporados 

al bloque de constitucionalidad estaría evolucionando de manera 

constante, rápida y de forma autónoma al ordenamiento nacional, 

con lo que, y por razones mínimas de coherencia, se afectaría al 

resto de la Carta Fundamental, también permanentemente. Sin 

embargo, además de saltarse con ello las normas que regulan la 

reforma de la propia Constitución, se trataría de un proceso que 

no está sujeto a control alguno y ante el cual la ciudadanía no 



75 

 

tendría ningún grado de injerencia, entre otras cosas, al no poder 

elegir a los integrantes de estos organismos. 

 Finalmente, si para sus defensores el Derecho 

Internacional sólo establece el “estándar mínimo”, todas las 

materias que “toque” la interpretación de estos organismos 

foráneos resultarían luego inmodificables para las autoridades 

nacionales, a menos que vayan más lejos en su protección en 

virtud del mencionado principio del “estándar mínimo”. 

 Como puede verse, existen varios problemas de la máxima 

importancia que la creciente injerencia del Derecho Internacional 

de los Derechos Humanos está produciendo y pretende generar en 

el funcionamiento de nuestros ordenamientos jurídicos 

nacionales que merecen mayor atención, en particular de darse un 

eventual proceso constituyente en nuestro país. Ello además, 

porque hay sectores que abogan por una completa apertura a su 

respecto. Sin embargo, tal vez el principal problema, a fuer de su 

déficit democrático, sea la total falta de control sobre la actividad 

que realizan estos organismos foráneos y la casi completa “tutela” 

que tendrían sobre los ordenamientos jurídicos nacionales. 

 Todo lo dicho exige así, tener muy en cuenta cuál debe ser 

la correcta relación entre la Carta Fundamental y los tratados 

internacionales de derechos humanos –a nuestro juicio, dándole 

primacía a la primera–, pues en los hechos, una Constitución 

podría terminar siendo totalmente eclipsada por estos tratados, sin 

perjuicio de sus evidentes secuelas en el resto del ordenamiento 

jurídico nacional. En este sentido, puede hablarse muy bien de 

una auténtica “desconstitucionalización”, con lo cual perdería 

bastante importancia el restante contenido de la Carta Magna, en 

caso de redactarse una nueva. 

 

 

27. Constitución y tratados de derechos humanos * 

 

 Terminado el plebiscito del domingo, se abre un nuevo 

horizonte para la creación de una nueva carta fundamental [en 

Chile].  

 
* Publicado el miércoles 28 de octubre de 2020. 



76 

 

 Sin embargo, existe un tema que hasta donde hemos 

podido ver, ha permanecido casi ignorado pese a su enorme 

importancia: la relación de la constitución con los tratados 

internacionales de derechos humanos. 

 Tradicionalmente, se ha considerado que estos tratados 

deben incorporarse al ordenamiento interno luego de corroborarse 

su concordancia con las normas jurídicas del país y su 

constitución. Por lo mismo, se estimaba que ellos tenían una 

jerarquía igual o superior a la de la ley, pero siempre subordinada 

a la carta fundamental. Esto resulta lógico, pues si la constitución 

exige requisitos para la incorporación de un tratado, es porque se 

considera a sí misma la norma fundamental y superior de un 

Estado. 

 Sin embargo, en las últimas décadas, ha ido surgiendo un 

movimiento que considera que los tratados de derechos humanos, 

tendrían una jerarquía igual o incluso superior a la carta 

fundamental, por derivar de la voluntad internacional de muchos 

Estados y no de la voluntad unilateral de uno solo, como ocurre 

con su constitución y sus leyes. De ahí que existen constituciones 

que han incorporado estos tratados de derechos humanos a su 

propio catálogo de derechos, llamado generalmente “bloque de 

constitucionalidad”. 

 A nuestro juicio, este fenómeno reviste la máxima 

importancia, porque implica incorporar al texto más importante 

de un país, no sólo un conjunto de normativas foráneas, sino 

además, la interpretación que de ellas realizan los organismos 

encargados de tutelar estos tratados (comités y tribunales 

internacionales). Esto último es fundamental, porque en la 

práctica, lo que realmente importa a estas alturas, no es el tenor 

literal de los tratados o las intenciones de sus redactores, sino la 

forma en que son entendidos por estos organismos, que con el 

correr del tiempo, a veces se ha ido separando notablemente de su 

primigenio sentido. Además, en razón de diversas características 

del derecho internacional de los derechos humanos que no pueden 

comentarse aquí, esta interpretación evoluciona muy rápido. 

 En consecuencia, de incorporarse estos tratados de 

derechos humanos y las dúctiles interpretaciones que vayan 

surgiendo a su respecto, el bloque de constitucionalidad se vería 



77 

 

influido por ellos, al estar ingresando permanentemente un 

contenido no generado ni fiscalizado por las autoridades 

nacionales. 

 Lo anterior posee, entre otras, dos consecuencias que a 

nuestro juicio resultan bastante graves. La primera, que gracias a 

este contenido nuevo, se estaría de hecho, modificando 

permanentemente la constitución, saltándose sus mecanismos de 

reforma, pues los derechos humanos la afectan en su globalidad. 

Y segundo, que las materias que “toquen” estos tratados e 

interpretaciones internacionales, no podrían ser modificadas 

posteriormente por una reforma constitucional, a menos que ella 

mejorara esos criterios internacionales.  

 Todo esto trae varios problemas, entre otros, de soberanía 

y de autodeterminación de los pueblos. De ahí que sea un asunto 

de extrema importancia, que debe ser abordado en este nuevo 

debate constitucional que recién comienza. 

 

 

28. Constitución y tratados internacionales, otra vez *  

 

 Pese a que este tema ha sido tratado anteriormente, al 

contemplar el actual debate constitucional, resulta claro que son 

pocos los que entienden a cabalidad las reales consecuencias que 

genera la incorporación de los tratados de derechos humanos (o 

también las decisiones de diversos organismos internacionales) a 

la carta fundamental. Lo anterior se dice sin ningún ánimo 

peyorativo: en lo personal me tomó tiempo extraer las 

consecuencias que aquí se comentan, pues estamos ante un 

auténtico cambio de paradigma jurídico. 

 Hay que decirlo claro: la aludida incorporación hace que 

parte del contenido de la constitución dependa de las decisiones 

que van adoptando los órganos guardianes de estos tratados 

(cortes, comités y comisiones internacionales), puesto que ellos 

han monopolizado su interpretación. Esto los hace evolucionar 

rápidamente, tanto por ser considerados “instrumentos vivos”, 

como por no estar controlada la labor de estas entidades por nadie. 

 
* Publicado el miércoles 25 de octubre de 2023. 



78 

 

 De este modo, la carta fundamental se iría alterando desde 

fuera al margen del querer popular, pues el derecho internacional 

se considera el “estándar mínimo” en materia de protección de los 

derechos humanos. Por eso es siempre el derecho internacional el 

que puede alterar al nacional pero no lo contrario, salvo para 

mejorarlo. Los países van perdiendo así crecientemente su 

autonomía, con cada decisión que van adoptando estos 

organismos. 

 En consecuencia, la propia legitimidad de la constitución 

y del resto del derecho nacional quedan entregadas al criterio de 

estos órganos guardianes, que al no ser controlados por nadie y 

tener su propia agenda ideológica, siempre tendrían la llave de 

dicha legitimidad. Por eso desde su perspectiva, el contenido del 

derecho nacional se encontraría de forma permanente bajo 

sospecha, a menos que se amolde a su querer, generándose así un 

constante control. 

 Lo anterior significa en el fondo, que la constitución ya no 

es la norma suprema, al quedar subordinada al parecer de estos 

órganos guardianes, al menos en lo que se refiere a los derechos 

humanos. Con lo cual, en esencia, deja de ser propiamente una 

“constitución”. 

 En consecuencia, estas decisiones foráneas sin control y 

presumiblemente ideologizadas, acaban influyendo tanto en el 

ámbito jurídico como político de un país. En lo jurídico, porque 

cualquier sector del ordenamiento local puede ser deslegitimado 

en todo momento si no coincide con la interpretación monopólica 

y progresiva de los derechos humanos que emana de estos 

organismos; y en lo político, porque si al final terminan 

imponiéndose los criterios internacionales, ¿a quién acaban 

obedeciendo y ante quién responden realmente los gobernantes, 

incluso aquellos elegidos popularmente? 

 Esto no es fantasía: varios organismos internacionales y 

abundante doctrina consideran que el sistema democrático debe 

estar subordinado a los derechos humanos declarados por estas 

entidades, desembocando así en una democracia “tutelada” o 

“protegida” (hay autores que hablan incluso de “domesticada”) 

por estos derechos. 



79 

 

 Así, ¿tiene sentido poseer un régimen democrático si 

cualquier decisión emanada de las autoridades elegidas 

popularmente puede ser deshecha desde arriba sin control 

alguno?  

 Esta es la consecuencia lógica de entregar a otros el 

criterio de legitimidad de nuestro ordenamiento jurídico, que al 

no estar controlados por nadie, pueden usar este control como 

instrumento de dominación, sin perjuicio de poder ir cambiando 

siempre las reglas del juego.  

 

 

29. Un Estado interdicto * 

 

 Conocido el borrador definitivo de la Constitución a 

plebiscitarse el 4 de septiembre próximo, es imposible no quedar 

con una desagradable sensación de dependencia de nuestro país 

de instancias internacionales que nadie controla, y que muchas 

veces se encuentran totalmente ideologizadas, lo cual equivale a 

perder por completo nuestra soberanía y nuestra 

autodeterminación, aunque se diga de forma constante lo 

contrario. 

 Lo anterior se debe a que en este borrador existen 

permanentes alusiones a tratados internacionales, sobre todo de 

derechos humanos, lo cual hace que cambie radicalmente el 

centro de gravedad en cuanto a la manera de organizarnos y 

respecto de los derechos a ser defendidos por el Estado en su 

supuesta labor de servir a las personas. 

 En efecto, se alude, ya sea a tratados internacionales en 

general, a tratados de derechos humanos en particular, y a otras 

disposiciones similares, en los arts. 15.1, 26.1, 28.1, 29, 33.1, 98, 

109, 111.l, 123.1, 126.1, 148.1, 220.o, 240, 307, 309.1, 322.1, 

336.1, 337.2 y la disposición transitoria 54. Los arts. 287.d y 

289.1, 2, 3, 12 y 13, aluden a las facultades del Presidente de la 

República para negociar, concluir, firmar y ratificar tratados 

internacionales. 

 
* Publicado el miércoles 06 de julio de 2022. 



80 

 

 Particularmente grave es a nuestro juicio el art. 15.1, que 

reza: “1. Los derechos y las obligaciones establecidos en los 

tratados internacionales de derechos humanos ratificados y 

vigentes en Chile, los principios generales del derecho 

internacional de los derechos humanos y el derecho internacional 

consuetudinario de la misma materia forman parte integral de esta 

Constitución y gozan de rango constitucional”. 

 Esto significa no sólo que los tratados internacionales de 

derechos humanos se consideran parte de la Constitución, sino 

sobre todo, la interpretación que de los mismos hacen sus órganos 

guardianes (comités, comisiones y tribunales internacionales), 

interpretación que al evolucionar muy rápidamente, se ha ido 

alejando más y más del sentido original de estos tratados y en 

definitiva, de lo que acordaron los Estados en su momento.  

 De esta forma, al ser parte de la Carta Fundamental, a 

través de estas interpretaciones se la va modificando desde fuera 

de manera constante, saltándose sus propias normas de reforma. 

Además, estos órganos guardianes no son controlados por nadie, 

sus miembros no son elegidos por el pueblo, ni tampoco 

responden por su labor una vez concluida ésta. 

 En consecuencia, son los tratados y sobre todo su mañosa 

interpretación los que pueden modificar la Constitución, pero 

nunca lo contrario. Por eso, aunque se diga que estos tratados 

forman parte de la misma y se encuentran a su nivel, en la práctica 

no es así: la Constitución queda completamente subordinada a la 

exégesis internacional en materia de derechos humanos, que 

como es obvio, afectan a todo el ordenamiento jurídico. 

 En definitiva, Chile quedaría completamente entregado al 

capricho de estos organismos, cual persona interdicta (esto es, la 

que no puede administrar sus bienes, al ser incapaz de ejercer sus 

derechos), debiendo el aparato estatal seguir fielmente los 

dictados de estas entidades internacionales. En suma, nos 

convertiríamos en un Estado interdicto. 

 En el fondo, el centro de gravedad pasaría desde nuestro 

país a estos organismos internacionales. Mas, ¿es esta la 

constitución verdaderamente democrática y participativa que se 

prometió? ¿Es realmente la casa de todos los chilenos? 

 



81 

 

30. ¿Hacia una democracia tutelada o protegida? * 

 

 Un problema sobre el cual no se ha reflexionado lo 

suficiente de cara al actual proceso constituyente, es cómo podría 

verse afectado el sistema democrático con motivo de la 

incorporación de los tratados de derechos humanos a la 

Constitución, como se pretende. 

 La idea en principio parece buena: que los tratados de 

derechos humanos suscritos por Chile sean incorporados al 

llamado “bloque de constitucionalidad”, de tal forma de 

enriquecer y complementar el catálogo de derechos 

fundamentales establecidos por la propia Carta Magna. De esta 

manera, podrían mejorarse varios de ellos, al tener que armonizar 

ambas normativas, nacional e internacional, teniendo el juez local 

más elementos de juicio al momento de resolver los casos que se 

le encomienden. 

 Sin embargo, lo que pocas veces se señala, es que en la 

práctica lo que termina incorporándose a este bloque no son 

propiamente los textos de los tratados, sino la interpretación –

bastante libre, dicho sea de paso– que de los mismos hacen los 

organismos internacionales encargados de tutelarlos (cortes, 

comisiones y comités), que en la práctica han terminado 

monopolizando dicha interpretación. 

 Lo anterior ha hecho que el sentido y alcance de estos 

tratados haya evolucionado mucho y muy rápido, de la mano de 

sus órganos guardianes, lo que hace que muchas veces lo que ellos 

exigen a los Estados suscriptores se aleje del primitivo sentido del 

tratado que además de los derechos contemplados, ha dado origen 

a dichos órganos guardianes. Mas, al tener este monopolio, 

muchos estiman que en el fondo, el tratado es lo que ellos 

interpretan. 

 En consecuencia, puesto que los Estados habrían aceptado 

esta situación al suscribir los tratados originales (y por tanto, la 

labor de estos organismos guardianes), sus defensores consideran 

que las leyes e incluso la Constitución de estos países debiera 

seguir a pies juntillas los dictámenes y recomendaciones de estos 

 
* Publicado el miércoles 05 de enero de 2022. 



82 

 

tribunales y comités, limitando bastante su libertad para 

autodeterminarse como nación. 

 Más aún: varios de sus defensores estiman que estos 

derechos humanos establecidos internacionalmente, también son 

un límite para las decisiones democráticas, que nunca podrían 

oponerse a ellos o contradecirlos. Incluso, llevado a sus extremos, 

estos derechos humanos en permanente evolución podrían afectar 

aspectos fundamentales de los itinerarios y razón de ser de 

diversos partidos políticos, al estar en contra, se insiste, de estos 

derechos humanos establecidos y monopolizados desde las 

alturas internacionales. 

 Es por todo lo anterior que podríamos terminar en 

presencia de una democracia “tutelada o protegida”, en el sentido 

de estar sometida a los dictámenes de estos organismos 

internacionales, que se han convertido en la actualidad en los 

verdaderos censores de los derechos humanos a nivel global. 

 El problema se agrava, además, pues tanto en el 

nombramiento de sus integrantes, el desempeño de sus funciones 

y en la exigencia de ulteriores responsabilidades, la ciudadanía no 

tiene ninguna participación. De hecho, prácticamente desconoce 

su existencia. Y además, la actividad de estos organismos no es 

controlada por nadie, pues no existe ni de lejos algo así como una 

división de poderes, como ocurre al interior de los Estados. 

 Este es pues, un gran problema, que amerita un abierto y 

amplio debate. 

 

 

31. ¿Una Constitución subordinada? * 

 

 Hace pocos días, la Suprema Corte de Justicia de la 

Nación mexicana dictó un polémico fallo en el que considera 

inconstitucional criminalizar el aborto de manera absoluta, lo que 

muchos ven como un paso para la completa despenalización de 

esta práctica. 

 Aun cuando todavía se discuten los alcances de este fallo 

y si bien se trata de una materia legal que debe ser regulada por 

 
* Publicado el miércoles 13 de septiembre de 2023. 



83 

 

los poderes legislativos (regionales o centrales) de ese país, esta 

sentencia influirá en los demás jueces, con lo cual, aunque pueda 

seguir siendo ilegal, el aborto podría no ser penado llegado el 

caso, gracias a este criterio. 

 Ahora bien ¿por qué se produce este fallo? Como se ha 

dicho, porque la penalización del aborto se opondría a la 

Constitución. Sería por tanto un control de constitucionalidad.  

 Mas si es así, ¿por qué ahora y no antes? Porque sobre 

todo a partir de una reforma de la carta fundamental mexicana de 

2011 y diversos fallos emanados de este mismo tribunal, se 

incorporaron a la misma no solo diversos tratados de derechos 

humanos, sino también en parte la jurisprudencia de la Corte 

Interamericana de Derechos Humanos. De esta manera, el texto 

constitucional se vería enriquecido con este nuevo material 

foráneo. 

 Ahora bien, la Corte Interamericana ha ido dando pasos 

cada vez más claros en pos de considerar al aborto como un 

“derecho humano”, pese a que la Convención Americana sobre 

Derechos Humanos, el tratado que la rige, señala textualmente en 

su art. 4.1: “Toda persona tiene derecho a que se respete su vida. 

Este derecho estará protegido por la ley y, en general, a partir del 

momento de la concepción. Nadie puede ser privado de su vida 

arbitrariamente”. Particularmente llamativos a este respecto han 

sido los casos “Artavia Murillo vs. Costa Rica”, “Manuela vs. El 

Salvador” y “Beatriz vs. El Salvador”. 

 De esta manera, lo que está ocurriendo en el fondo, es que 

mediante sus fallos, este tribunal ha ido cambiando de modo 

unilateral el contenido del tratado al que en teoría sirve, al 

considerarse su intérprete definitiva y en realidad, única. Por 

tanto, se trata de un tratado que se encuentra en una constante 

evolución, de la mano de dicha “interpretación”. 

 Pues bien, si la Convención Americana (y en el fondo, la 

interpretación de esta Corte, o si se prefiere, su jurisprudencia) ha 

sido incorporada a la Constitución mexicana, ello significa que 

mediante dicha interpretación, se encuentra ingresando de manera 

constante material nuevo a la propia carta fundamental, al margen 

de sus mecanismos de reforma. Además, y por razones que no se 

pueden explicar aquí, este Derecho internacional se considera el 



84 

 

“estándar mínimo” en materia de derechos humanos, y por lo 

tanto, en teoría no puede ser contradicho por las leyes ni 

sentencias del país. Lo cual significa sin rodeos, que todo el 

Derecho interno debiera ser interpretado y aplicado de acuerdo 

con sus designios. 

 Y es esto, precisamente, lo que parece explicar el fallo de 

la Suprema Corte mexicana, amparándose no en lo que dice 

realmente su propia constitución, sino en este material foráneo 

nuevo y cambiante que la nutre de manera permanente. Con lo 

cual, la constitución termina quedando subordinada al Derecho 

internacional y a sus órganos guardianes. 

 Esto debe ser tenido muy en cuenta en nuestro actual 

proceso constituyente. ¿Qué tipo de constitución queremos? ¿Una 

que sea realmente nuestra, o una “constitución” que se entienda y 

sea aplicada al son del cambiante Derecho internacional de los 

derechos humanos? 

 

 

  



85 

 

CAPÍTULO IV 

 

EL ACTUAL FUNDAMENTO  

DE LOS DERECHOS HUMANOS 
 

 

Presentación 

 

 A pesar de que los derechos humanos van camino de 

hacerse omnipresentes dentro del mundo jurídico (al menos en 

Occidente), los problemas de su fundamento y de su contenido 

están muy lejos de ser pacíficos, aunque en la actualidad el 

Derecho internacional haya intentado llenar este vacío. 

 Como se sabe y aunque no se los llamara “derechos 

humanos”, en sus inicios (siglos XVII y XVIII) se entendía que 

ellos emanaban de la propia naturaleza o realidad humana, a pesar 

de existir varias corrientes de pensamiento que debatían sobre su 

contenido y alcances. No obstante, lo claro era que estos derechos 

tenían una materialidad objetiva, que debía ser descubierta por 

medio de la razón humana. 

 Sin embargo, esta cosmovisión se hizo añicos en el siglo 

XIX, con el advenimiento del historicismo y del positivismo 

jurídico en sus diversas vertientes, que negaron no solo toda 

posibilidad de un contenido universal para el Derecho, aunque 

fuera mínimo, sino sobre todo, la racionalidad de su fundamento. 

Así, al imponerse su cosmovisión de manera general, la ética fue 

expulsada del privilegiado círculo de las ciencias (y por arrastre, 

buena parte de las materias que debía regular el Derecho), 

relegando de esta manera el problema de su contenido al 

cambiante y subjetivo mundo de los gustos y sentimientos de cada 

cual.  

 En consecuencia, desprovistos de un asidero racional, los 

criterios del bien y del mal dejaron de ser una realidad objetiva 

por descubrir y fundamentar, para convertirse en algo así como 

un deseo que emanaba del querer de cada uno. Ello explica que 

actualmente exista una notable fragmentación moral en nuestras 



86 

 

sociedades, al haberse perdido, de acuerdo con el pensamiento 

dominante, todo fundamento sólido a su respecto. 

 Obviamente, lo anterior afectó también a los derechos 

humanos. Por eso se señalaba en la presentación del Capítulo I 

que resulta bastante contradictorio esta especie de “efecto 

hipnótico” que hoy tienen los derechos humanos, que los dota a 

priori de un halo de legitimidad, con la enorme y a veces insoluble 

disputa que existe respecto de su fundamento, su contenido y sus 

titulares. 

 Lo anterior hace que no exista una única visión de los 

derechos humanos, razón por la cual bajo este rótulo se defienden 

pretensiones muy diferentes, cuando no opuestas en muchos 

casos. Y en parte esto se debe a que cada sector tiende a añadir a 

este concepto su propia visión del bien y del mal, que puede ser –

y generalmente es– muy disímil de la que defienden sus 

interlocutores. 

 Lo anterior explica que al ser “extraños morales” al 

interior de nuestras propias sociedades, por razones mínimas de 

convivencia se haya acudido al consenso para generar unos 

determinados derechos, a fin de que sean respetados por todos, 

fruto de haber participado en su construcción. Y lo anterior 

adquirió un impulso notable gracias al Derecho internacional, al 

ser su piedra angular el acuerdo entre los Estados, el “pacta sunt 

servanda”. 

 De esta forma, en la actualidad el Derecho internacional 

pretende ser un sucedáneo del fundamento extraviado de los 

derechos humanos. Sin embargo, gracias a las características y 

modos de funcionamiento del Sistema Interamericano vistas en el 

Capítulo II, han ido surgiendo rápidamente nuevos derechos, al 

punto que ellos se encuentran en un permanente proceso de 

construcción y reconstrucción. Por eso, como se ha señalado, 

situaciones que hasta no muchos años resultaban claramente 

positivas o negativas, pueden haber cambiado radicalmente en 

unos pocos lustros. 

 Es a este aspecto al que apunta el presente capítulo: a 

advertir que los actuales derechos humanos son todo menos una 

realidad objetiva, compartida y relativamente estática, al estar 

sometidos a una permanente actualización, gracias a la dúctil 



87 

 

interpretación de que son objeto los tratados que los consagran 

dentro del Sistema Interamericano. Están así lejos de ser un 

parámetro universal y estable para la convivencia humana. 

 Sin embargo, y como también se advertía, los organismos 

internacionales de protección actúan como si su visión de los 

mismos fuera absolutamente evidente e incuestionable, pese a su 

creciente ideologización, al punto que casi no les cabe en la 

cabeza que alguien pueda tener una concepción distinta ni menos 

crítica a su respecto. 

 No solo eso: además, ellos pretenden que su visión de los 

derechos humanos sólo constituye el “estándar mínimo” a su 

respecto, lo cual se vincula con el anteriormente comentado 

“complejo de infalibilidad” que los afecta. 

 Todo esto ha sido favorecido, como en parte también se 

adelantaba, por el hecho de haberse convertido actualmente los 

derechos humanos en una especie de religión laica, contra la cual 

resulta cada vez más difícil disentir. 

 En consecuencia, es indispensable superar el espejismo 

que aún subsiste a su respecto, y dejar de considerar que los 

actuales derechos humanos resguardan un contenido común o 

universal, pues salvo su nombre, todo lo que a ellos concierne está 

en discusión, y cada vez más acalorada, dicho sea de paso. Ello 

explica por ejemplo, que estos nuevos derechos poco o nada 

tengan que ver con los establecidos en la Declaración Universal 

de 1948. Y de hecho, en la actualidad, casi cualquier cosa podría 

terminar convirtiéndose en un “derecho humano”, al haber pasado 

de ser una realidad por descubrir, a otra a crear o inventar según 

los intereses del momento.  

 De ahí también que gracias a las reglas de funcionamiento 

del Sistema Interamericano, ellos incluso puedan convertirse en 

una espada de doble filo, al depender su plástica evolución sobre 

todo de la ideología de quienes custodian los tratados de derechos 

humanos (los integrantes de estos organismos), dadas las dúctiles 

reglas de interpretación que poseen y el hecho de que su actividad 

no se encuentra controlada por nadie. 

 Lo anterior indica que hay que estar muy atentos respecto 

de la pretensión de que los Estados adscriban sin condiciones a 

los derechos humanos de origen internacional, pues –conviene 



88 

 

repetirlo– su actual contenido depende en el fondo, de la dúctil e 

incontrolada interpretación de los órganos guardianes de los 

tratados que los consagran, no de una realidad objetiva ni menos 

evidente, ni tampoco del consenso alcanzado inicialmente por los 

Estados, aunque estos organismos pretendan dar la impresión 

exactamente opuesta.  

 

 

  



89 

 

32. Un contenido obligatorio común *  

 

 Durante muchos siglos y hasta bien entrado el XVIII, las 

principales mentes jurídicas de occidente se preocuparon por 

determinar el contenido, al menos el básico, que debía tener todo 

Derecho que fuera merecedor de ese nombre, contenido que podía 

ser descubierto a partir de la propia naturaleza humana. De ahí 

que se hablara de un “Derecho Natural”. 

 Sin embargo, esta fe en descubrir –no inventar–, al menos 

ciertos contenidos fundamentales del Derecho se licuó, 

particularmente desde el siglo XIX y hasta el día de hoy, pues se 

extendió por vastos sectores la idea según la cual, lo bueno y lo 

malo dependen de cada uno y de sus circunstancias, siendo 

imposible una fundamentación racional a su respecto (de ahí su 

nombre: “no cognitivismo” ético). En consecuencia, sólo se 

consideraba legítima una decisión valórica si esta había sido 

también aceptada por quien se veía afectado por ella, siendo la 

forma típica para lograr esto último, el consenso democrático. 

 Sin embargo, desprovisto de puntos de referencia 

objetivos, el orden jurídico de varios países derivó en 

totalitarismos –cuyo culmen fue la horrorosa experiencia de la 

Segunda Guerra Mundial–, al haberse transformado al Derecho 

en una espada de doble filo.  

 Es por eso que luego de este megaconflicto, surgieron 

varias voces que volvieron a exigir contenidos mínimos para 

cualquier Derecho que se considerara legítimo, no bastando con 

la existencia de meros procedimientos formales para la creación 

de las leyes, pues a fin de cuentas, por muchos procedimientos 

que existiesen, el Derecho seguía siendo un recipiente vacío 

rellenable con cualquier contenido. 

 De esta manera, los derechos humanos irrumpieron como 

una estrella polar obligada para el mundo jurídico, al punto que 

su respeto y promoción –y no sólo su defensa teórica– pasaron a 

ser indispensables e ineludibles para muchos países, a fin de 

legitimarse tanto internamente como ante la comunidad 

internacional. Mas, si el “no cognitivismo” ético seguía en boga, 

 
* Publicado el miércoles 24 de julio de 2019. 



90 

 

¿en qué pretendían fundarse los derechos humanos? ¿Cómo 

arribar a un punto de apoyo sólido en un mundo de incertezas 

valóricas y, por tanto, jurídicas? 

 En un escenario así, el único fundamento posible siguió 

siendo el consenso, pero no de un país en particular, sino global, 

esto es, internacional. Así, en un mundo que avanzaba a pasos 

agigantados hacia la globalización, se consideró que había que 

llegar a un consenso universal respecto de los derechos humanos, 

que debían inspirar los ordenamientos jurídicos nacionales, 

buscando así contenidos comunes al menos a nivel regional, 

cuando no mundial. 

 Sin embargo, con el paso del tiempo, los acuerdos a los 

que efectivamente se llegó resultaron demasiado generales y 

difíciles de modificar (al requerirse otro consenso igual al que les 

diera origen), lo cual hizo que diversos organismos 

internacionales (comisiones de derechos humanos y tribunales 

internacionales) terminaran monopolizando la interpretación de 

estos tratados de derechos humanos y, por tanto, determinando su 

real contenido. 

 Y en esta tesitura nos encontramos hoy: que la 

determinación de cuáles son y cómo deben implementarse los 

derechos humanos, está entregada a organismos cada vez más 

lejanos y faltos de control, que han encontrado así la forma de 

imponer su visión del mundo, en nombre de unos derechos 

humanos cuyo derrotero y evolución controlan ellos y a los 

cuales, por muy arbitrarios que puedan ser, es cada vez más difícil 

resistir. 

 

 

33. Un aparente punto de encuentro * 

 

Durante muchos siglos, incluso antes del surgimiento de 

la cultura occidental, diversos pensadores, iniciando por los 

griegos, se esforzaron por encontrar ciertos parámetros morales y 

jurídicos comunes (un criterio objetivo y demostrable del bien y 

del mal), lo que dio origen a diversas tradiciones de pensamiento 

 
* Publicado el miércoles 07 de mayo de 2025. 



91 

 

que abogaban por la existencia de un Derecho natural, esto es, un 

orden jurídico cuyos contenidos, al menos los básicos, podían ser 

descubiertos a partir del estudio del ser humano y de sus 

necesidades. 

 Sin embargo, esta confianza en lograr descubrir un 

conjunto –como se diría hoy– de valores universales se hizo 

añicos, fruto de la evolución filosófica de Occidente, sobre todo 

desde el siglo XIX. De este modo, muchos consideraron que los 

criterios del bien y del mal resultaban imposibles de justificar 

racionalmente, motivo por el cual dependían para cada individuo 

de sus gustos y sentimientos. Y de ahí vienen las notables disputas 

que hoy existen sobre el bien y el mal, fruto de este no-

cognitivismo ético. 

 No obstante, a mediados del siglo XX, en particular como 

consecuencia de la Segunda Guerra Mundial y del Holocausto, se 

dio un enorme impulso a la idea de “derechos humanos”, es decir, 

de un conjunto de prerrogativas universales que debían respetarse 

para cada persona, por el solo hecho de pertenecer a la especie 

humana, al margen de las diferencias culturales. 

 ¿Quería decir lo anterior que había sido superado este no-

cognitivismo ético y se había vuelto a una especie de nuevo 

Derecho natural? 

 Nada de eso. Ello, pues el no-cognitivismo ético ha 

seguido presente en vastos sectores hasta la actualidad. Y como 

era de esperar, su pervivencia ha generado discusiones sin fin, 

tanto respecto del contenido de estos derechos como de su 

fundamento. Esto explica que con el correr del tiempo hayan ido 

surgiendo más y más derechos, por muy alambicados o 

incompatibles que resulten respecto de los defendidos 

inicialmente, y que también se haya producido una notable 

evolución respecto de sus titulares, que antes solo eran los seres 

humanos. Por eso hay corrientes que excluyen a categorías 

enteras de miembros de la especie humana y/o incorporan cada 

vez a más entidades no humanas, como animales, vegetales e 

incluso seres inertes, al punto que casi todo parece tener 

“derechos” desde su perspectiva. 

 Por tanto, la conclusión es lógica: este aparente punto de 

encuentro que hoy parecen encarnar los “derechos humanos”, no 



92 

 

lo es en absoluto, pues cada sector los entiende a su modo y le 

añade a este concepto “sus” propios derechos, que en no pocas 

ocasiones pueden ser muy distintos y hasta opuestos a los de 

otros, pese a mantener la misma nomenclatura. 

 Sin embargo, pese a haber tantas concepciones distintas 

sobre los “derechos humanos”, todos insisten en su universalidad, 

en su evidencia y en la exigencia de que sean protegidos por el 

Estado, incluso con su poder coactivo. De ahí que resulte obligado 

indagar más que nunca no solo en el contenido que encierra cada 

versión de los mismos, sino sobre todo, en la causa de lo anterior: 

su fundamento. 

 No tener en cuenta este dato crucial puede llevar no sólo 

a equívocos muy graves al debatir acerca de los “derechos 

humanos”, sino incluso a ayudar a posturas exactamente opuestas 

a las que se quieren defender. 

 

 

34. El problema de la falta de fundamento *  

 

 Tal vez como pocas, una materia tan sensible como la de 

los derechos humanos pareciera despertar hoy en día un casi 

milagroso consenso, al menos en cuanto a su existencia y valor. 

Con todo, este verdadero “ethos” de la humanidad permanece 

como tal siempre que no se escarbe demasiado y se intente 

encontrar su fundamentación o se especifiquen mucho cuáles son 

estos derechos. Incluso no han faltado autores, como Bobbio, que 

han llamado más a proteger estos derechos, renunciando así a la 

“ilusión” de un fundamento absoluto: lo mejor sería ser más 

prácticos y esforzarnos en proteger legalmente esta verdadera 

conquista de la humanidad. 

 El problema, como es obvio, radica en que el hombre, 

como ser racional, necesita, es más, exige, un motivo para sus 

acciones, un fundamento para su obrar. Tal vez una de las mayores 

pruebas de lo anterior radique en la casi instintiva resistencia que 

tenemos para seguir un consejo o una orden cuando no se nos da 

una razón convincente a su respecto. Dicho de otro modo, si no 

 
* Publicado el viernes 20 de junio de 2003. 



93 

 

tenemos claro el fundamento de esta materia tan importante para 

el mundo de hoy, con menor razón habrá acuerdo respecto de 

cuáles derechos serán considerados “humanos” (en el sentido de 

“fundamentales”, puesto que todo Derecho es, necesariamente, 

humano) y cuáles no. Y no basta con echar tierra al asunto y 

cobijarnos en un sentimentalismo más o menos profundo, porque 

como siempre ocurre, los sentimientos pasan, y es la razón la que 

queda. 

 Ahora bien, ocurre por desgracia, que se da la paradoja de 

que los derechos humanos carecen hoy por hoy, en muchos de los 

sectores que más usufructúan de los mismos, de un fundamento 

mínimamente sólido que los justifique y nos dé una pista sobre su 

contenido. Por mucho que hayan surgido declaraciones y tratados 

(como la Declaración Universal de la ONU, de 1948), en un 

ambiente de gran recogimiento y espanto luego de los horrores de 

la Segunda Guerra, cuya figura paradigmática fueron los campos 

de concentración nazi (curiosamente, nunca los gulags 

soviéticos), como se ha dicho, los sentimientos son efímeros. De 

ahí que no sea de extrañar que hoy, pasada la emoción de esos 

dolorosos hechos, emerjan como “derechos”, pretensiones no 

sólo del tipo más disímil, sino abiertamente contradictoria con la 

verdadera naturaleza de dichos derechos, que se apoyan –o 

debieran apoyarse– en un claro concepto de dignidad humana, de 

considerar al hombre como un ser valioso en sí mismo, 

independientemente a su condición o edad, raza o religión, 

postura política o bolsillo; en cierta medida, ser considerados 

como algo intocable por nosotros, incluso por unanimidad: nadie 

puede ser declarado, jamás y bajo ninguna circunstancia, “no 

persona” o carente de estos derechos. 

 Por desgracia, es esto lo que ocurre hoy, y cada vez con 

más énfasis. El aborto, la eutanasia o la experimentación genética 

(acaba de ser aprobada en USA la clonación con fines 

experimentales), por poner únicamente los casos más 

emblemáticos, son buena prueba de ello, porque o se niega un 

derecho fundamental como la vida, o derechamente, se desconoce 

el carácter de persona del sujeto en cuestión. Y es lógico, porque 

si renunciamos a encontrar un fundamento objetivo, sólido y 

absoluto, estos derechos se diluyen y se transforman en una 



94 

 

pantalla que usan los más fuertes en su favor y provecho contra 

los más débiles. 

 

 

35. Sin reales puntos de referencia * 

 

Como puede leerse en cualquier manual introductorio, el 

Derecho (entendido para estos efectos como un conjunto de 

normas jurídicas que rigen en una sociedad determinada) tiene 

por finalidad mantener el todo social. Ello, pues el ser humano no 

es capaz de sobrevivir solo y necesita la cooperación de sus 

semejantes. Sin embargo, con su libertad puede atentar 

seriamente contra esa sociedad que le permite sobrevivir, lo que 

el Derecho busca impedir. 

 Lo anterior hace que salvo excepciones, el Derecho regule 

sólo las conductas externas (sin tener en cuenta su fuero interno) 

y además, bilaterales, esto es, que afecten a otros, precisamente 

debido a su finalidad de mantener el todo social. Y por lo mismo, 

puede sancionar su incumplimiento incluso por la fuerza, pues 

para mantener ese todo social, le interesa que cada uno haga lo 

que debe, sin importar el por qué, a fin de evitar conflictos. 

 Ello explica que desde siempre, parte del contenido del 

Derecho se haya inspirado en la moral, siendo un reflejo de la 

misma. Ello, pues la moral apunta al correcto uso de la libertad, 

pero desde un punto de vista completo o integral, razón por la cual 

engloba tanto las conductas internas como externas, y dentro de 

estas últimas, las unilaterales y las bilaterales. 

 Por tanto, el Derecho ha hecho suyo el contenido de 

algunas normas morales, de aquellas que regulan las conductas 

externas y bilaterales que considera indispensables para mantener 

la sociedad, como ciertos tipos de robo o de atentados a terceros, 

por ejemplo. Y para ello, refuerza la protección de dichas 

conductas, mediante sus sanciones coactivas. 

 Sin embargo, un gran problema al que asistimos hoy, es 

que cada vez cuesta más saber cuáles son estos contenidos 

morales básicos que debiera reflejar el Derecho. Ello, pues de 

 
* Publicado el miércoles 30 de julio de 2025. 



95 

 

manera creciente nos hemos convertido en “extraños morales” 

dentro de nuestras propias sociedades, resultando así cada vez 

más difícil encontrar puntos comunes de referencia. 

En parte, lo anterior ha hecho que en las últimas décadas, 

este papel que antes se asignaba a la moral, hoy lo hayan asumido 

los derechos humanos. De esta manera, se considera que ellos 

deben ser la “estrella polar” que guíe el contenido de los 

ordenamientos jurídicos nacionales, al punto que de su 

adscripción dependería su misma legitimidad, pues nadie debiera 

estar en contra de estos derechos. 

 Con todo, el gran problema de esta nueva guía es que 

tampoco contamos con parámetros comunes a su respecto, pues 

salvo el nombre, su contenido es muy distinto en unos y otros 

sectores. De hecho, es tan grave la situación, que ni siquiera existe 

consenso respecto de sus titulares, pues hoy cualquier cosa tiene 

derechos: los seres humanos (aunque para algunos no todos), los 

animales, las plantas, los inertes, la naturaleza en su conjunto e 

incluso el mismo planeta. Es por eso que hay autores que señalan 

que ya no puede seguir hablándose de derechos “humanos”, pues 

ya no seríamos nosotros su único titular. Y si no existe acuerdo 

respecto de su titular, menos lo habrá en lo que atañe a su 

contenido. 

 Lo anterior significa que cada sector defiende “sus” 

derechos humanos (pudiendo ser por ello muy diferentes a los de 

su contraparte), razón por la cual prácticamente cualquier cosa 

puede hoy terminar siendo considerada como un “derecho 

humano”.  

Así entonces, ¿de qué nos sirve esta supuesta guía para el 

contenido del Derecho, si sobre su fundamento y contenido hoy 

existe más debate que nunca? 

 

 

36. Anhelos humanos *  

 

 Actualmente, los derechos humanos se invocan para todo 

y a propósito de todo, al punto que se están convirtiendo en una 

 
* Publicado el miércoles 12 de marzo de 2014. 



96 

 

especie de moneda de cambio universal dentro del mundo 

jurídico. Lo anterior debiera ser, a primera vista, motivo de 

satisfacción, pero por desgracia, en muchos casos dista mucho de 

serlo. 

 Lo anterior se debe a que en sólo dos o tres décadas, los 

derechos humanos han sufrido una metamorfosis tan 

impresionante, que tal como se los concibe hoy por vastos 

sectores, cuesta creer en los orígenes y el fundamento que otrora 

se les diera. 

 En efecto, para muchos, estos derechos no emanan de una 

realidad objetiva que le pertenece al ser humano por ser lo que es, 

de donde le viene una inherente dignidad, fruto de lo cual existen 

ciertas conductas a su respecto que no pueden ser toleradas. 

Actualmente, y aunque siga hablándose sin cesar de “dignidad 

humana” para justificarlos, ellos dependen de los acuerdos o 

consensos que se van generando de cuando en cuando, según las 

circunstancias móviles de cada momento, y a través de esta vía, 

cada vez más dependen de los gustos o apetencias de algunos, 

precisamente de aquellos que logran imponer su parecer en estos 

consensos que hoy los legitiman. 

 De esta forma, el centro de gravedad de estos derechos (si 

es que se les puede seguir llamando de esa manera, dadas así las 

cosas) ha pasado de una realidad objetiva (la naturaleza humana, 

que incluso le imponía deberes al titular de dichos derechos) a los 

deseos, gustos o incluso caprichos de algunos, generalmente, a 

costa de otros. 

 De este modo, el placer ha pasado a convertirse, en no 

pocos casos, en la piedra angular de estos –ahora supuestos- 

derechos, utilizándose el aparato jurídico para imponerlos por la 

fuerza, si fuese necesario. 

 El problema, como resulta obvio, no es sólo la completa 

deformación de su genuino sentido, sino que a la postre, cualquier 

cosa podría llegar a convertirse en un nuevo “derecho humano”, 

al quedar entregados al subjetivismo más absoluto.  

 Ello explica por qué hoy los así llamados “derechos 

sexuales y reproductivos” se han convertido en el centro de 

tablero de estos pseudoderechos, lo que ha modificado 

completamente el significado y la jerarquía de los tradicionales 



97 

 

derechos humanos, aun cuando a menudo la nomenclatura 

permanezca igual. Así, cualquier cosa podría acabar siendo 

tutelada por esta vía, no solo una sexualidad sin cortapisa alguna, 

sino por ejemplo –si todo depende del placer–, podría hablarse de 

un “derecho a las drogas” o –negativamente– a un “derecho a no 

ser ofendido; lo que se liga actualmente al amplísimo y peligroso 

derecho a la no discriminación. 

 ¿Terminarán así completamente desvirtuados los 

auténticos derechos humanos? 

 

 

37. Sin un fundamento claro, todo es posible *  

 

 Si existe un tema paradójico y hasta contradictorio en 

nuestras actuales sociedades, es el de los siempre candentes y 

polémicos “derechos humanos”. 

 En efecto, actualmente nos encontramos en una era en la 

cual, para vastos sectores, lo bueno y lo malo dependen de las 

concepciones subjetivas y cambiantes de cada uno, mirándose 

con recelo y hasta fastidio a quienes estiman que existen ciertos 

valores objetivos que se encuentran sobre las preferencias 

personales. O si se prefiere, hoy asistimos a lo que podría 

considerarse una “ética construida”, sea por uno o por un grupo 

mediante consensos, siempre revocables, que constante y 

sumisamente se iría adaptando al querer de sus participantes. 

Visión muy diferente a la de los clásicos, para quienes lo bueno y 

lo malo, al menos en sus aspectos más importantes, había que 

descubrirlo –no inventarlo– a partir del análisis de la propia 

realidad y en el fondo, de la naturaleza humana. 

 Sin embargo, a la vez que nos encontramos imbuidos en 

esta auténtica torre de Babel en materia moral, los “derechos 

humanos” se erigen como un criterio de objetividad indiscutible 

en medio de este mundo carente de certezas. De ahí que se los 

exija a rajatabla como algo evidente, pese a que (¡oh, paradoja!) 

por regla general no se les reconozca un fundamento objetivo, 

sino que siempre puedan ir mutando de acuerdo con las 

 
* Publicado el miércoles 10 de abril de 2024. 



98 

 

necesidades del momento, pese a lo cual muchos los consideran 

universales, al menos por un tiempo. 

 De esta forma, nos movemos de manera contradictoria 

entre una absoluta autonomía moral personal y social, y unos 

supuestos “derechos humanos” universales, pero también 

cambiantes, que pretenden ser la roca de objetividad moral y 

jurídica indiscutible de nuestra época, al menos de manera 

momentánea, puesto que como se ha dicho, ellos no se descubren, 

sino que en el fondo se inventan, evolucionando por lo mismo 

rápidamente. 

 Todo esto es una paradoja evidente, pues se pretende 

imponer un resultado más o menos objetivo e incluso universal, 

cual serían los “derechos humanos”, ante los cuales nadie puede 

oponerse, y al mismo tiempo, se carece de un sustento 

mínimamente sólido para lograr dicha objetividad y 

universalidad, en una especie de sucedáneo del fundamento 

extraviado (una objetividad moral básica), fundamento por el cual 

pareciera seguir clamando el mundo actual, lo que se cristaliza en 

lo que se pretende lograr gracias a los “derechos humanos”. 

 En consecuencia, una materia maleable, como son los 

actuales “derechos humanos”, pretende imponerse como si su 

objetividad y fundamento fueran evidentes e indiscutibles, lo cual 

equivale a querer construir sobre roca en un lugar donde sólo hay 

arenas movedizas. 

 Es este fenómeno el que explica, por ejemplo, que 

actualmente la Unión Europea quiera modificar el ya siempre 

cambiante catálogo de “derechos humanos” (pese a lo cual se lo 

pretende universal e inobjetable), añadiendo la posibilidad de 

deshacerse del no nacido, esto es, considerar al aborto como un 

nuevo derecho humano –ante el que no podría oponerse la 

objeción de conciencia–, lo cual va muchísimo más allá de su 

simple despenalización. 

 Y no es el único caso, puesto que desde hace ya un tiempo, 

la ONU está haciendo ingentes esfuerzos por imponer la idea 

según la cual, un embarazo no deseado debiera ser considerado 

una nueva forma de “tortura”, legitimando así el aborto por un 

camino distinto. 



99 

 

 ¿Qué otras conductas podrían terminar siendo un “derecho 

humano” por esta vía? 

 

 

38. Una legitimidad incuestionable * 
 

Actualmente, para vastos sectores los derechos humanos 

poseen una legitimidad incuestionable, al punto que no les cabe 

en la cabeza que alguien pueda hacer alguna crítica a su respecto, 

por mínima que sea. 

 Ello obedece a que en un principio, la proclamación y 

exigencia de estos derechos surgió como una respuesta evidente 

a los horrores de mediados del siglo XX. De esta manera, para 

muchos, su legitimidad quedó garantizada para siempre de 

manera irreversible. 

 Sin embargo, las cosas han cambiado bastante con el 

correr del tiempo, como se ha comentado aquí muchas veces, 

debido fundamentalmente a la enorme e incontrolada 

discrecionalidad que tienen los órganos internacionales que 

tutelan los tratados de derechos humanos para interpretarlos. De 

hecho, es tanta esta discrecionalidad, que su contenido original (y 

que fue lo que realmente pactaron los Estados) ha sido en buena 

medida eclipsado por dicha interpretación. 

 Sin embargo, lo anterior no ha alterado en lo más mínimo 

esta fe incondicional que aún existe en vastos ambientes respecto 

de los derechos humanos. Lo cual hace que sin querer se produzca 

en ellos algo así como un bloqueo mental, en el sentido que no se 

encuentra dentro de sus parámetros la más mínima opción de que 

estos derechos puedan ser empleados para algo malo. Es una 

posibilidad que sencillamente no existe. 

 O también, podría decirse que lo que los derechos 

humanos debieran ser (su “deber ser”), en muchos casos poco o 

nada tiene que ver con lo que varios de ellos son actualmente (su 

“ser”). Así entonces, se produce un espejismo en virtud del cual, 

el “deber ser” impide ver el actual “ser” de muchos derechos 

humanos. 

 
* Publicado el miércoles 08 de octubre de 2025. 



100 

 

 Es cosa de contemplar un cúmulo de “derechos humanos” 

contemporáneos que al menos resultan inquietantes. Así por 

ejemplo, la auténtica corrupción de menores que se está 

produciendo mediante la educación sexual, escudada bajo el más 

que problemático concepto de “autonomía progresiva”; el 

llamado de varios activistas al “derecho humano al aborto” libre, 

limitado o ilimitado en el tiempo y financiado por el Estado; la 

consideración de la “familia intraespecie”, que incluye dentro de 

su seno a las mascotas; o la consideración de la naturaleza como 

sujeto de derechos, con todas las consecuencias que ello conlleva. 

Y estas son solo cuatro de las muchas materias que hoy están 

produciendo una notable polémica. 

 Todo lo dicho muestra que hoy por hoy, casi cualquier 

cosa podría acabar convirtiéndose en un “derecho humano”, al 

depender dicha categoría de la “interpretación” de los tratados de 

derechos humanos que hagan sus órganos guardianes, fruto de 

una notable ideologización y falta de control respecto de su 

actividad. Y además, al depender de su solo querer, resulta 

también imposible que estos “derechos” sean universales, como 

deben ser los auténticos derechos humanos. 

 De ahí que sea necesario romper este espejismo de 

legitimidad incuestionable, que hace que el “deber ser” de los 

derechos humanos impida ver el “ser” de los mismos; o si se 

prefiere, que su idealización no permita entender lo que está 

pasando en la realidad.  

 Por eso, no cualquier cosa que tenga el rótulo “derechos 

humanos” debe ser aceptada como un dogma, pues aquí tampoco 

todo lo que brilla es oro. 

 

 

39. Unos derechos cada vez más ideologizados *  

 

 Recientemente, el Ministerio de Educación [chileno] ha 

señalado que la formación que los padres inculcan en sus hijos 

sería “discriminatoria” en materia sexual, al punto que ellos 

estarían viviendo en “ambientes discriminatorios”, razón por la 

 
* Publicado el miércoles 24 de mayo de 2023. 



101 

 

cual, ¡oh sorpresa!, debe ser el Estado quien se encargue de 

terminar con tan lamentable situación y superarla al más puro 

estilo staliniano, mediante el adoctrinamiento considerado 

“correcto”, echando por tierra el derecho preferente de los padres 

de educar a sus propios hijos, tal como ya está ocurriendo, por lo 

demás, con la ESI (“Educación Sexual Integral”). 

 Así, se gastan recursos en este supuesto problema, 

mientras al mismo tiempo la educación de nuestros jóvenes 

enfrenta situaciones mucho más acuciantes y urgentes, como la 

propia calidad de la formación que reciben, la deserción escolar, 

la violencia dentro de las aulas o la toma de diversos 

establecimientos, a fuer de varias dificultades que aquejan al 

actual profesorado. Sin embargo, parece que el Ministerio, como 

por lo demás buena parte de nuestra clase política, viviera en un 

mundo paralelo, importándole poco o incluso nada los reales 

desafíos que debieran enfrentar y para los cuales existen. 

 Ahora bien, más allá del ya indisimulado totalitarismo que 

muestran actitudes y declaraciones como ésta, una cosa que debe 

aclararse es por qué se produce tanta insistencia en este tema, no 

sólo por la existencia de otros problemas mucho más urgentes, 

sino además, porque si algo caracteriza a nuestras sociedades, es 

la coexistencia de muchas visiones distintas del bien y del mal, o 

como se lo ha llamado tradicionalmente, existir en ellas un 

notable “politeísmo valórico”. Por tanto, si es así –es cosa de ver 

la realidad–, ¿de dónde extrae el Estado el fundamento no sólo 

para manifestar la visión que él considera “correcta”, sino 

también para tratar sin tapujos ni rodeos de imponerla a toda esta 

heterogénea sociedad? 

 La razón, tanto para justificar este y otros asaltos 

ideológicos en el mundo de hoy, son los llamados “derechos 

humanos”, instituto ante el cual todos deben inclinarse y nadie 

puede criticar. Así, en un maremágnum de concepciones distintas 

y hasta antagónicas del ser humano y del mundo, estos “derechos 

humanos” emergerían como una isla de objetividad, como una 

sólida roca para asentar y organizar nuestras sociedades (pues no 

se puede edificar sobre arenas movedizas), que tendrían una 

prioridad absoluta sobre cualquier otra concepción, por muy 



102 

 

mayoritaria que sea, o si se prefiere, tienen una especie de priority 

pass. 

 El problema es que en la actualidad, estos “derechos 

humanos” no son una realidad objetiva que debe ir 

descubriéndose con el correr del tiempo, sino que se van 

construyendo y reconstruyendo de manera constante, no por 

nuestras autoridades, sino por lejanos, incontrolados e 

ideologizados organismos internacionales que han acabado 

monopolizando la interpretación de los tratados que los 

consagran, suscritos en su momento por los Estados.  

 De esta manera, estos organismos casi invisibles se han 

ido convirtiendo en los guardianes o censores del mundo, que 

determinan según su ideario ideológico, cuáles son los derechos 

humanos, quién los cumple y quién no. Todo lo cual les da un 

enorme poder sobre los Estados, pese a que no tienen mecanismos 

fuertes para obligarlos a acatar sus decisiones. 

 Sin embargo, la gran pregunta es por qué pese a lo 

anterior, casi toda la clase política de Occidente les obedece a 

ellos a pies juntillas y no a quienes los han elegido en las urnas. 

 

 

40. Como si fueran algo evidente *  

 

 Resulta muy llamativo que varios defensores de los 

derechos humanos a nivel global, planteen las exigencias que 

plantea a su respecto del Derecho Internacional (esto es, cuáles 

derechos humanos debieran ser respetados por todo país que se 

pretenda legítimo), como algo evidente, que casi no requiriere 

explicación, criticando duramente a quienes no los “vean” de 

manera tan clara. 

 En efecto, como se ha dicho muchas veces, actualmente 

nos encontramos en sociedades profundamente fragmentadas en 

cuanto a lo que se considera bueno o malo, al punto que se ha 

hablado de un “politeísmo valórico” a este respecto. Asunto 

grave, a decir verdad, no sólo por generar un cúmulo de conflictos 

al interior de las mismas, sino también porque atenta contra la 

 
* Publicado el miércoles 27 de diciembre de 2017. 



103 

 

cohesión de un espíritu común que dé fuerza a su ideario como 

grupo. 

 Así entonces, ante este panorama innegable de dispersión 

moral, resulta al menos llamativo que varios estudiosos del 

Derecho Internacional vean en este ámbito algo así como un 

remanso de objetividad, manifestada en ciertos “derechos 

humanos” que se postulan casi como evidentes y que nadie en su 

sano juicio podría desconocer sin ser considerados tonto en el 

mejor de los casos, o en el peor, malvado. 

 Pero además, debe recordarse que para la mentalidad 

dominante, los derechos humanos no son una realidad por 

descubrir (una especie de ley natural), sino, como se señala 

insistentemente, un dato a crear o fabricar de acuerdo a nuestros 

intereses. Ello, pues siendo el principio fundamental del Derecho 

Internacional el llamado “pacta sunt servanda” (esto es, “lo 

pactado obliga”), los actuales derechos humanos son 

convencionales y por tanto, fruto de los acuerdos a los que lleguen 

los Estados al suscribir soberanamente los tratados que los 

consagran. 

 Por tanto, si el origen de estos derechos es consensual y 

no natural, difícilmente pueden ser entendidos como algo 

“evidente”, pues si realmente lo fueran, no sería necesario 

ponerse de acuerdo con su respecto, sino de forma aunada, ir 

descubriéndolos con el correr del tiempo. En consecuencia, como 

son algo construido y en buena medida dependiente del querer de 

quienes los acuerdan, su carácter evidente y objetivo se hace 

imposible, pues en el fondo, dependen de una opinión, por muy 

mayoritaria que pudiera ser ésta, eventualmente. 

 Pero además de lo anterior, tal vez lo que atenta de manera 

más grave contra esta supuesta “evidencia”, sea la dúctil 

interpretación que de estos tratados hacen algunos tribunales y 

organismos internacionales (como ocurre por ejemplo en nuestra 

región con la Comisión y la Corte Interamericana de Derechos 

Humanos), quienes mediante dicha exégesis, se han alejado a 

veces bastante del tenor literal e incluso del espíritu de estos 

tratados previamente consensuados por los Estados. Con lo cual, 

al ser dicha interpretación en buena medida imprevisible, este 



104 

 

carácter “evidente” de los actuales “derechos humanos” se hace 

absolutamente quimérico. 

 Por tanto, hay que andarse con más cuidado al momento 

de hablar de este tema, porque por mucho prestigio que tenga el 

rótulo “derechos humanos”, bajo su aparente solidez se esconde 

no sólo un contenido pantanoso, sino también bastante 

imprevisible, muy lejos de la objetividad y evidencia con que 

suelen ser presentados por sus defensores. 

 

 

41. Una aparente coincidencia *  

 

 Si se observa la evolución que han tenido los diferentes 

países de nuestro continente en materias de la llamada “agenda 

progresista” (aborto, identidad de género, matrimonio 

homosexual, educación sexual, derechos de la niñez, tolerancia y 

no discriminación, etc.), es imposible no quedar sorprendido por 

la similitud de los procesos que se han vivido en unos y otros. Sin 

embargo, por lógica, no puede tratarse de una mera coincidencia. 

 En efecto, la raíz del problema radica en que todas estas 

materias son consideradas como los “nuevos derechos humanos”, 

que poco o nada tienen que ver con los tradicionales (vida, 

igualdad ante la ley, libertad de conciencia, de desplazamiento y 

de opinión, propiedad, etc.), todo lo cual les estaría dando una 

aparente legitimidad, pues ¿quién podría estar hoy contra los 

“derechos humanos”? 

 Pero además, suele señalarse que esta puesta al día en 

materia de “derechos humanos” obedece a los compromisos 

internacionales asumidos por cada país, lo que lo obligaría a 

modificar sus ordenamientos internos, para ser respetados por la 

comunidad internacional.  

 Todo esto quiere decir que en buena medida, lo que está 

ocurriendo en nuestros países se debe a la influencia de instancias 

internacionales, lo que explica esta aparente coincidencia en la 

evolución que se ha producido en cada uno de ellos.  

 
* Publicado el miércoles 01 de noviembre de 2017. 



105 

 

 Sin embargo, si se mira con más atención, se descubre con 

sorpresa que prácticamente ninguno de estos “nuevos derechos” 

se encuentra consagrado en los tratados internacionales vigentes. 

¿De dónde han surgido pues?  

 La respuesta está en el trabajo que realizan las comisiones 

y comités creados por los tratados de derechos humanos para 

tutelarlos. Lo anterior ha hecho que, facultados o no para ello, en 

la práctica, estos organismos hayan terminado monopolizando la 

interpretación de los tratados a los que en teoría sirven. De esta 

manera, mediante sus dictámenes, han ido en el fondo, 

manipulando e incluso modificando estos documentos, al ser 

considerados “instrumentos vivos”, que deben ir adaptándose a 

las circunstancias actuales al momento de ser interpretados. Sin 

embargo, no fue lo que los Estados entendieron ni autorizaron al 

momento de suscribir los tratados respectivos. 

 Con todo, ninguno de estos dictámenes tiene fuerza 

vinculante para los países que han suscrito los tratados que a su 

vez han dado vida a estos comités o comisiones (es decir, son soft 

law internacional), aunque estos organismos hagan lo imposible 

por hacernos creer lo contrario. Mas, ya sea por ignorancia o por 

conveniencia del gobierno de turno, en muchos casos se actúa 

como si la tuvieran, lo que ha ayudado a la implantación de estos 

nuevos “derechos humanos” en nuestros países. 

 Por tanto, hay que ser muy claros: los actuales “derechos 

humanos” han sido monopolizados por organismos 

internacionales que pretenden imponerlos en nuestros países. El 

problema es que la composición de estos comités y comisiones 

(con la excepción, tal vez, de la Comisión Interamericana de 

Derechos Humanos) suele ser completamente desconocida para 

la opinión pública y además, ellos no son controlados por otros 

organismos ni responden ante nadie, todo lo cual hace que su 

carácter antidemocrático y cupular resulte evidente. ¿Seguiremos 

haciéndoles caso? 

 

 

 



106 

 

42. El eclipse del eclipse *  

 

 Sin lugar a duda, la toma de conciencia de nuestra común 

dignidad, plasmada al menos teóricamente en la Declaración 

Universal de Derechos Humanos de 1948, ha sido un gran paso, 

al caer en la cuenta de que la ley no puede tener cualquier 

contenido. 

 Lo anterior en parte explica que hoy la idea de derechos 

humanos se haya convertido en un auténtico dogma, pues al 

menos en Occidente (salvo algunas excepciones 

convenientemente ignoradas), no se concibe un Estado decente 

que no abogue por estos derechos, lo que apunta a un contenido 

material específico de sus leyes internas. 

 Sin embargo, lo que muchos parecen no ver, es que desde 

hace algunas décadas, varios de estos derechos humanos han ido 

mutando notablemente, generándose un cúmulo de “nuevos 

derechos”, que poco a poco han ido eclipsando a los tradicionales 

(vida, libertad en sus múltiples manifestaciones, propiedad, etc.). 

De esta manera, la carcaza de los derechos humanos ha 

permanecido incólume, junto a su prestigio y exigibilidad, pero 

su contenido ha ido cambiando notablemente, al punto que podría 

hablarse de una “desnucleización” a su respecto, es decir, que su 

núcleo fundamental ha sido cambiado. 

 Esta es la razón por la cual en vastos sectores, el derecho 

a la vida ya no es el derecho fundamental, base y sustento de todos 

los demás (que no podrían existir sin él), sino que su lugar ha sido 

reemplazado por los llamados “derechos sexuales y 

reproductivos”. Ello explica que para proteger estos “nuevos 

derechos”, cedan, y a veces dramáticamente, los que podrían 

considerarse “clásicos” –de ahí el eclipsamiento mencionado–, 

siendo tal vez el ejemplo más representativo y dramático la 

pretensión de convertir al aborto en un “derecho humano”. 

 Ahora bien, ¿qué ha llevado a esta evo(invo)lución? 

Básicamente, que en la actualidad, los “derechos humanos” han 

dejado de ser en vastos sectores una realidad objetiva, que en 

cierta medida hay que descubrir, y han sido sustituidos por los 

 
* Publicado el miércoles 27 de junio de 2018. 



107 

 

meros acuerdos, en principio de los Estados, al margen de si se 

trata de algo justo, exigible en la práctica o incluso real. Ello, pues 

si todo depende del querer –no importa de quién–, este querer 

puede terminar basándose en las fantasías o los delirios más 

absurdos o aberrantes. 

 Con todo, el problema no acaba aquí. Ello, pues incluso 

reconociendo que el querer, por mucho que emane de los Estados, 

también podría ser arbitrario, en los hechos, estos primitivos 

acuerdos han sido paulatinamente reemplazados por el querer de 

diversos organismos internacionales, creados por los mismos 

tratados que han establecido el conjunto de “derechos humanos” 

que pretenden imponerse en todo el orbe. De esta manera, se ha 

producido lo que podría llamarse un “eclipse del eclipse”, esto es, 

que los primitivos acuerdos de los Estados de poco valen en la 

actualidad, al haber sido sustituidos por la libre interpretación de 

esos tratados llevada a cabo por sus órganos guardianes (cortes, 

comités y comisiones internacionales), que además, no son 

controlados por nadie ni tampoco responden sus miembros por su 

gestión una vez terminada ésta. 

 Por tanto, los actuales “derechos humanos” se encuentran 

en un permanente proceso de construcción y reconstrucción y ya 

no son un “escudo” para defender nuestra integridad, puesto que 

hoy casi cualquier cosa podría terminar siendo considerada un 

“derecho humano”. 

 
 
43. Otra vez con el aborto… * 

 

Recientemente, el gobierno ha enviado un proyecto de ley 

a fin de consagrar el aborto libre hasta las 14 semanas de 

gestación, no bastando con su permisión dentro de las tres 

causales por todos conocidas. Lo cual demuestra, tal como se 

señaló en su momento, que la reglamentación ahora vigente era 

solo el inicio hacia la liberalización total de esta práctica, pues en 

el fondo, para sus promotores el aborto se ha convertido en un 

método anticonceptivo más. Lo cual, por otro lado, no deja de ser 

 
* Publicado el miércoles 04 de junio de 2025. 



108 

 

paradójico, tomando en cuenta que la tasa de natalidad en Chile 

se ha desplomado. ¿Es que pretenden que nuestra población se 

extinga? 

 Ahora bien, al margen del hecho de que en principio no se 

cuenta con los votos para aprobar esta iniciativa, y que varios 

sectores consideran que se trata de un simple distractor para 

desviar la atención de los múltiples problemas que aquejan a la 

actual administración, quisiera aprovecharse esta oportunidad 

para llamar la atención sobre un aspecto más amplio pero de suma 

importancia, relacionado con los llamados “derechos humanos”. 

 Veamos: desde la proclamación universal que se hizo de 

estos derechos en 1948, ha pasado mucha agua bajo los puentes. 

Y respecto del tema del aborto, llevamos 60 años debatiendo a su 

respecto. Ello, pues si bien los primeros pasos para impulsarlo se 

dieron en los años 60, esta práctica recibió un notable espaldarazo 

en 1973, fruto de la sentencia de la Corte Suprema de Estados 

Unidos en el caso “Roe vs. Wade”. Sin embargo, en 2022, este 

mismo tribunal morigeró su posición, en el caso “Dobbs vs. 

Jackson”. 

 Se trae a colación este controvertido tema, para mostrar 

que pese a que se enarbolan los “derechos humanos” a los cuatro 

vientos, estamos muy lejos (y seguramente cada vez más lejos) de 

llegar a acuerdos básicos a su respecto: si luego de 60 años aún 

estamos empantanados en este tema fundamental (al versar sobre 

la vida de los no nacidos, siendo la vida el prerrequisito para el 

disfrute de todos los demás derechos), con mayor razón existen y 

han crecido las disputas respecto de otros muchos derechos. Es 

cosa de echarle un vistazo a lo que hoy está ocurriendo con el 

cada vez más amplio concepto de “discriminación”. 

 De esta manera, al menos Occidente se encuentra 

actualmente atrapado por una especie de esquizofrenia: por un 

lado, insiste en la necesidad, evidencia y universalidad de los 

“derechos humanos”, estimándolos una gran conquista de nuestro 

tiempo e incluso considerando casi trogloditas a quienes no los 

defienden tal como él los concibe. Pero al mismo tiempo, no es 

capaz de llegar a mínimos consensos respecto del cuáles son 

muchos de estos derechos, a lo cual se añade el creciente 

surgimiento de un cúmulo de “nuevos derechos” (que a veces 



109 

 

poco o nada tienen que ver con los tradicionales), y también por 

la inclusión de más y más titulares de los mismos (animales, 

plantas, seres inertes, el planeta…). 

 Entonces, si no hay acuerdo sobre su contenido y titulares, 

¿cómo es posible que se insista tanto en el concepto de “derechos 

humanos”? No deja de resultar paradójico, se insiste, pues estos 

derechos se han convertido actualmente en una verdadera torre de 

Babel, al defender cada sector “sus” propios derechos, muy 

diferentes a los de sus adversarios. 

 La causa última es la falta de un fundamento objetivo y 

demostrable racionalmente de estos derechos. Y mientras no lo 

tengamos, seguiremos dando tumbos a su respecto. 

 

  



110 

 

  



111 

 

CAPÍTULO V 

 

ALGUNOS DE LOS NUEVOS  

DERECHOS HUMANOS 
 

 

Presentación 

 

 En este capítulo se abordan algunos de los varios “nuevos 

derechos humanos” que han ido surgiendo en las últimas décadas, 

producto tanto de la actual ausencia de un fundamento objetivo a 

su respecto, como de la dúctil interpretación de que son objeto los 

tratados respectivos por parte de las instancias internacionales. En 

realidad, ambos fenómenos se complementan y refuerzan, 

haciendo que hoy por hoy, casi cualquier cosa pueda terminar 

considerándose un “derecho humano”. 

 Por eso se mencionaba en otras partes de este libro, que 

los actuales derechos humanos se encuentran en un constante 

proceso de construcción y reconstrucción. Lejos están de ser un 

punto de referencia más o menos estable y objetivo, como muchos 

creen y al cual deben ir adaptándose los ordenamientos jurídicos 

nacionales, al estar en permanente movimiento. 

 En la presentación de este capítulo no se abordarán tanto 

los derechos específicos que se desarrollan en las columnas que 

lo integran, sino sobre todo las causas de esta evolución. Ello, 

dado lo heterogéneo de los “nuevos derechos” abordados en 

dichas columnas. 

 Un aspecto que quiere destacarse aquí es que el actual 

devenir de estos derechos de origen internacional hace que los 

Estados nunca puedan estar realmente en sintonía con ellos, al 

menos en lo que concierne a las normas que dictan tanto sus 

poderes Ejecutivo como Legislativo, situación que en muchos 

casos ha tratado de ser enmendada en parte por su respectivo 

Poder Judicial. Ello, en atención a la rápida evolución que 

experimentan constantemente estos derechos en el ámbito 

internacional, al depender ello de la libre y dúctil interpretación 

que de los tratados que los consagran hacen sus órganos 



112 

 

custodios. Los derechos humanos de origen internacional se han 

transformado así en una especie de espejismo que nunca puede 

ser alcanzado del todo. 

 Lo anterior se debe, evidentemente, a que resulta mucho 

más fácil interpretar un texto internacional (dadas las reglas de 

funcionamiento del Sistema Interamericano y la total falta de 

control que existe respecto de la labor de sus órganos guardianes) 

que crear o modificar normas nacionales, sean constitucionales, 

legales o administrativas. Ello, pues debe recordarse que los 

criterios internacionales sólo se consideran el “estándar mínimo” 

en materia de protección de estos derechos, razón por la cual a los 

Estados sólo les quedaría la humilde labor de igualar o superar 

dichos criterios, nunca contradecirlos. 

 Sin embargo, dado este supuesto deber de adaptación que 

tendrían los ordenamientos jurídicos nacionales respecto de los 

criterios internacionales, para hacerlo es necesario, según se ha 

dicho, crear o modificar normas en varios niveles, lo cual resulta 

mucho más difícil que la simple labor interpretativa que llevan a 

cabo los organismos internacionales de protección.  

 Se da así el curioso y en realidad inadmisible fenómeno 

en virtud del cual, el Derecho internacional, considerado superior 

por sus defensores, resulta mucho más dúctil y fácil de modificar 

(al depender de una simple labor interpretativa) que los órdenes 

nacionales, supuestamente inferiores (al requerir de la creación o 

modificación de normas). Situación paradójica y peligrosa, pues 

debiera ser exactamente al revés. 

 En efecto, mientras más alta una norma, sus requisitos de 

creación, modificación o derogación debieran ser más exigentes, 

dada su importancia. Ello, pues su afectación no se circunscribe 

solamente a dicha norma, sino que también incide en varias otras 

que se encuentran a su mismo nivel y sobre todo en aquellas que 

se ubican en una jerarquía más baja. De esta manera, las 

repercusiones colaterales de la aludida creación, modificación o 

derogación resultan más drásticas al interior de un ordenamiento 

jurídico, mientras más importante sea la norma afectada; y al 

revés. 

 Sin embargo –conviene repetirlo, pues es un tema que no 

hemos visto abordado hasta el momento–, aquí se da la situación 



113 

 

exactamente opuesta: que el Derecho internacional, 

supuestamente superior, es mucho más dúctil y tiene muchos 

menos requisitos para su modificación que el nacional. Por eso se 

señalaba más arriba que este último nunca puede alcanzar al 

primero en su contenido (que en teoría debiera igualar o superar, 

al considerarse al internacional sólo el “estándar mínimo” en 

materia de protección de los derechos humanos), asemejándose 

así a un espejismo que se aleja más y más, a pesar de intentar 

alcanzarlo. 

 Y eventualmente, si un Estado lograra igualar dichos 

criterios (dictando las normas respectivas), dicha situación no 

duraría mucho tiempo, gracias a la rápida evolución del Derecho 

internacional. De esta manera, los Estados siempre se 

encontrarían “al debe”. 

 Ahora bien, se mencionaba más arriba que en muchos 

países, este déficit de adaptación ha intentado ser superado por el 

Poder Judicial. Para ello, muchos jueces locales han fallado casos 

de derechos humanos acudiendo directamente a estos criterios 

internacionales en vez de los locales, incluso si estos últimos son 

de rango constitucional. Ello, a fin de ponerse “a tono” con dichos 

criterios, sin importar mucho los efectos colaterales que su 

proceder pueda tener al interior de su propio ordenamiento 

jurídico, ni tampoco si tienen la potestad (en general no) para 

obviar sus normas locales en pos de las internacionales. Esta es la 

médula del llamado “control de convencionalidad”. 

 Todo lo dicho en los capítulos anteriores, además de lo 

recién comentado, explica que los actuales derechos humanos 

poco o nada tengan que ver con los considerados clásicos, incluso 

oponiéndose diametralmente a algunos de ellos. 

 De este modo, los derechos humanos están siempre siendo 

exigidos por estas instancias internacionales de acuerdo con su 

actual concepción de los mismos, y no del modo en que los 

Estados los entendieron al momento de suscribir los tratados que 

los establecen. Por eso, situaciones que hasta hace poco tiempo 

eran consideradas normales o al menos no ilícitas, hoy pueden 

haber cambiado radicalmente de estatus. De ahí que pueda 

hablarse de un constante “presentecentrismo” de los derechos 

humanos. 



114 

 

 Una pequeña parte de esta notable evolución es abordada 

en las columnas del presente capítulo, que pretende servir como 

botón de muestra de este complejo y preocupante fenómeno. 

Preocupante, porque con la excusa de defender los derechos 

humanos, en muchos casos el Estado se está introduciendo, 

ilegítimamente a nuestro entender, en aspectos propios de la vida 

privada, tanto individual como familiar. 

 Esta última situación es desarrollada con más detalle en el 

Capítulo VII de esta obra, si bien a nuestro entender, sobre ella 

todavía no parece haberse tomado real conciencia en cuanto a sus 

peligros y alcances. Lo anterior, pues si los derechos humanos se 

han convertido en una especie de religión laica de nuestro tiempo, 

resulta cada vez más difícil oponerse a sus exigencias, 

otorgándole a los Estados la excusa perfecta para inmiscuirse 

cada vez más en la vida de sus ciudadanos. 

 

 

  



115 

 

44. Un constante “presentecentrismo” *  

 

 Hace poco llegaba a mi conocimiento una noticia que 

podría muy bien ser sacada de una novela lúgubre de ciencia 

ficción, por poner un ejemplo clásico, tipo “Fahrenheit 451”, de 

Ray Bradbury: en España ha surgido una propuesta para demoler 

el Acueducto de Segovia. ¿Por qué? Porque dichas ruinas 

representan la “opresión” que ya hace más de mil quinientos años, 

habrían significado los romanos para la Península Ibérica. Lo 

sorprendente, sin embargo, es que dicha iniciativa ya ha reunido 

algunas firmas. 

 Una idea insólita, sin lugar a duda. Mas pese a lo anterior, 

por desgracia no se trata de una propuesta tan a contrapelo en la 

actualidad. Y la razón radica en una peligrosa pero creciente 

actitud que se está dando en nuestros días, que tiende a verlo y 

juzgarlo todo desde una perspectiva del presente inmediato, un 

presente que es considerado completa e indiscutiblemente 

superior a todas las épocas pasadas, a las que mira con desprecio, 

al considerar –para decirlo con los conceptos-bisagra de los 

actuales derechos humanos– que han sido una manifestación 

vergonzante de discriminación e intolerancia. Dicho de otra 

manera: se trata de una óptica cerrada e intransigente que cual 

Siglo de las Luces, considera todo lo pasado como bárbaro, 

dañino, inútil y dogmático, sin –querer– darse cuenta que es la 

suya la postura realmente dogmática e intransigente.  

 Por desgracia, esta visión no se queda sólo en lo 

especulativo: arrebatada por su autoconcepción mesiánica e 

inquisidora, pretende alterar o incluso borrar todo aquello que no 

esté de acuerdo con los actuales cánones de lo políticamente 

correcto. De ahí que sus manifestaciones sean muy variadas: 

cambio de nombre o destrucción de monumentos; alteración de la 

historia para colocar en el bando de los “malos” a quienes tienen 

otra visión; modificación del lenguaje, etc. 

 Por oposición, esta actitud estima a que no existe nada 

bueno que aprender de nuestras anteriores vivencias, puesto que 

las épocas pasadas estaban locas o eran tiempos de opresión 

 
* Publicado el miércoles 27 de junio de 2018. 



116 

 

intolerable, de los cuales hemos podido liberarnos gracias al 

Hombre (obviamente Dios está descartado de antemano). 

 ¿Qué seguirá? Quien sabe, pero no hay que ser demasiado 

suspicaz para adivinar que se intentará reescribir la religión, 

considerada por varios un lastre del pasado (semejante al “opio 

del pueblo”), razón por la cual habrá que tener cada vez más 

cuidado con las ediciones de los libros de espiritualidad, incluida 

la misma Biblia. En efecto, ¿por qué no “aggiornarla” para que 

se acomode al presente? 

 Sin embargo, esta postura no alcanza a percibir que de 

juzgarse absolutamente todo con los parámetros de este 

“presentecentrismo”, lo que hoy se hace con tanto orgullo y 

seguridad, será cruel y despiadadamente criticado e incluso 

cambiado mañana. Ello, porque si todo es un constante presente, 

si lo único que importa y vale es el “ahora”, el movimiento se ve 

condenado a reinventarse de forma permanente, pues cualquier 

vestigio del pasado que quiera mantenerse sería una “impureza” 

para él. Por tanto, si “todo tiempo pasado fue peor”, el nuestro 

también será ridiculizado y eventualmente borrado en el futuro. 

 Una muestra más de la intolerancia de nuestra época, que 

ahora pretende superar las barreras del tiempo. 

 

 

45. Como dos imanes que se repelen *  

 

 Según hemos dicho muchas veces, las ideas –buenas o 

malas, acertadas o desastrosas– son lo más poderoso que existe 

en el ser humano, ya que si ellas logran convencer a muchos, son 

capaces de transformar el mundo para adaptarlo a esas ideas. Es 

cosa de ver nuestra organización política o económica para darse 

cuenta de ello. 

 De ahí entonces que sea de vital importancia saber cuáles 

son las ideas que hoy están circulando y se encuentran asentadas 

en grupos importantes de la población, lo cual no impide que ellas 

sigan luchando por expandirse y ganar más adeptos para su causa. 

Se equivocan rotundamente pues, quienes consideran que ellas 

 
* Publicado el miércoles 26 de julio de 2017. 



117 

 

son un tema demasiado etéreo, teórico, inútil o baladí. Por eso se 

ha dicho que no hay nada más práctico que una buena teoría. 

 Ahora bien, dentro del cúmulo de ideas que hoy luchan 

por la hegemonía, el autodenominado “progresismo” se encuentra 

en una auténtica lucha sin cuartel por cambiarlo todo, el menos 

en Occidente, pretendiendo así dejar su impronta profunda en 

nuestras sociedades en un cúmulo de materias.  

Así, sólo por mencionar las más llamativas, se pretende 

afectar a la vida (control de la natalidad, aborto, eutanasia, 

procreación artificial, manipulación genética, hibridación, 

transhumanismo); la familia (intento del Estado por sustituir a los 

padres en la formación de sus hijos, uniones civiles, matrimonio 

homosexual con adopción incluida, “matrimonio con uno 

mismo”, poligamia e incluso incesto); la ecología (consideración 

del ser humano como un animal más, “derechos” de los animales, 

atribuirles la calidad de persona, cambios en los hábitos 

alimenticios); la sexualidad (educación sexual, anticoncepción, la 

ideología de género, con sus cada vez más orientaciones u 

opciones sexuales –el conglomerado LGBTTTI y suma y sigue–, 

los derechos sexuales y reproductivos); la libertad de conciencia 

y de expresión (al existir un cúmulo de “verdades oficiales”, 

como las recién señaladas, contra las cuales está vedado oponerse, 

so pena de ser juzgado como discriminador o intolerante) y el 

gelatinoso concepto de derechos humanos (elevados a la 

categoría de religión y que cada vez abarcan más y más 

aspiraciones, por descabelladas, injustas o imposibles que sean). 

 La lista es larga y obviamente hay muchas otras materias 

no mencionadas aquí. Mas lo que nos interesa recalcar, es que esta 

verdadera “cruzada progresista” no tiene ninguna intención de 

detenerse, pues siempre abogará por nuevos cambios, por 

inimaginables que sean. Se equivocan rotundamente quienes 

creen que cediendo por aquí o por allá lograrán aplacar su sed de 

reformas, pues a fin de cuentas, quieren cambiarlo todo, 

precisamente, para hacerlo calzar con estas ideas “progre” que 

buscan transformar de raíz nuestras sociedades. 

 En realidad, quien cede en algún punto, creyendo que con 

eso podrá “abuenarse” con el adversario, sólo logra que este 

último dé un paso más, “corriendo el cerco” más lejos, si así 



118 

 

pudiera decirse, pues su “leit motiv” es siempre estar en la 

vanguardia de los cambios, siempre “progresar”, nunca detenerse 

ni estancarse, como si la misión estuviera en parte ya cumplida. 

En suma, son como dos imanes que se repelen, de tal suerte que 

si se mueve uno, el otro inevitablemente se aleja. Esa es, en 

verdad, nuestra actual situación. 

 

 

46. “Autonomía progresiva” *  

 

 La creciente incursión del Estado en la vida privada de las 

personas en nombre de los “derechos humanos”, está avanzando 

a pasos agigantados en diversas partes del mundo y Chile no es la 

excepción.  

 En efecto, cada vez es más común que se le encomiende 

al Estado una mayor participación en la promoción, puesta en 

práctica y tutela de los “derechos humanos”, que pretenden 

afectar a todas las esferas de la vida. De este modo, se da la 

paradoja que hoy por hoy, muchos de los actuales “derechos 

humanos”, lejos de ser una defensa contra la intromisión del 

Estado, se están convirtiendo en la excusa para darle más y más 

facultades y poderes sobre los ciudadanos, apoyado y azuzado por 

diversas instancias internacionales. 

 Uno de los muchos ejemplos de lo que venimos diciendo 

es la notable evolución que han tenido en los últimos veinte años 

los derechos de la niñez. Antes, se consideraba que por su estado 

de desarrollo, resultaba evidente la necesidad de protegerlos 

(apoyado sobre todo en el principio del “interés superior del 

niño”), precisamente porque dado su nivel de madurez, no 

estaban preparado todavía para ser independientes. Y dentro de 

esta labor de protección y por razones evidentes, los padres tenían 

un papel protagónico. 

 Ahora, por el contrario, y amparado en la Convención de 

los Derechos del Niño y sobre todo en los dictámenes de su 

Comité, se ha ido abriendo paso de manera inquietante el 

concepto de “autonomía progresiva”. Según él, el menor debiera 

 
* Publicado el miércoles 18 de octubre de 2017. 



119 

 

tratar de igual a igual con los adultos a una edad muy temprana, a 

fin de tomar sus propias decisiones y no ser influenciado por otros 

–incluidos sus padres–, quienes vendrían a quitarle libertad y no 

lo estarían tratando como un titular de sus propios derechos. 

 En realidad, resulta evidente que el menor tiene sus 

opiniones, más maduras a medida que crece y que su punto de 

vista debe ser tomado en cuenta, de acuerdo a las circunstancias 

de su desarrollo en muchas materias importantes, como en juicios 

de familia, por ejemplo.  

 Pero una cosa muy distinta es pretender, so pretexto de 

“autonomía progresiva”, separar a los hijos de sus padres, 

privando además a estos últimos de su derecho fundamental a 

criarlos y educarlos de acuerdo a sus propias convicciones. Y es 

aquí precisamente donde la intromisión del Estado se hace 

intolerable, al pretender imponer su visión de las cosas. 

 Además, las relaciones familiares son concebidas aquí de 

acuerdo a la vieja dialéctica marxista de oprimidos y opresores. 

Sólo ello explica que esta “autonomía progresiva” pretenda que 

los menores puedan, como literalmente señalan sus promotores, 

“protegerse del poder de la familia”, de la “dependencia y 

subordinación de los padres”, “liberarse de los valores 

socialmente hegemónicos” propios de un “orden biopolítico 

opresor” que los condena a “la servidumbre de la repetición”, y 

varias otras impactantes frases por el estilo. En consecuencia, 

para esta visión, el logro de esta “liberación” debiera ser un 

objetivo del Estado, lo que justificaría su creciente intervención. 

 Ahora bien, la gran pregunta que surge es: si 

efectivamente la familia fuera una entidad “opresora”, ¿cómo 

evitar que “liberados” de ella, los menores no caigan en las garras 

del Estado? O si se prefiere: si se los “libera” de la “maldita 

familia”, ¿quedarán por ese solo hecho protegidos o liberados de 

otras influencias verdaderamente nefastas? 

 

  



120 

 

47. Cuesta creerlo *  

 

 Pocos medios de comunicación han informado sobre una 

reciente discusión a puerta cerrada que se llevó a cabo en la OEA, 

bastante acalorada, por cierto, respecto de la prohibición de la 

venta de menores, lo cual no deja de ser sorprendente. 

 En efecto, en esa oportunidad, el gobierno de Argentina 

presentó un texto para condenar la venta de niños, niñas y 

adolescentes, que además proponía una serie de medidas para 

impedir tan deleznable práctica.  

 Hasta aquí todo bien: nadie en su sano juicio se opondría 

a semejante iniciativa, no solo por razones humanitarias y de 

sentido común, sino además, porque existen diferentes 

documentos internacionales de distinto valor que protegen a los 

niños, niñas y adolescentes y entre otras muchas cosas, prohíben 

esta y otras prácticas terribles a las que han estado expuestos estos 

menores, desgraciadamente desde siempre. Entre otras, destaca la 

“Convención de los Derechos del Niño”, de 1989, que es uno de 

los tratados más ratificados del mundo (si es que no el que más), 

y el “Protocolo Facultativo de la Convención sobre los Derechos 

del Niño Relativo a la Venta de Niños, la Prostitución Infantil y 

la Utilización de Niños en la Pornografía”, del año 2000, ambos 

emanados de la ONU. 

 Sin embargo, mayúscula ha sido la sorpresa (o mejor 

dicho, indignación), cuando fruto de lo anterior, se produjo una 

agria discusión respecto de esta propuesta, en la cual todos 

debieran haber estado de acuerdo, dividiéndose las aguas entre los 

países que se encontraban a favor de dicha propuesta y los que de 

manera inaceptable, no lo estaban. Y se insiste: no deja de 

sorprender, pues incluso si dicha propuesta hubiera sido mala o 

incompleta, lo lógico habría sido mejorarla, pero no rechazarla, 

incluso como estaba. Todo, con tal de proteger a los menores. 

 De esta manera, países como Argentina, Paraguay, Perú y 

El Salvador dieron su respaldo, mientras que otros, como Estados 

Unidos, Canadá, México, Colombia, Costa Rica, Honduras y 

Chile lo rechazaron. La gran pregunta, es por qué. 

 
* Publicado el miércoles 17 de julio de 2024. 



121 

 

 Debe recordarse que el tráfico y la explotación sexual de 

niños, niñas y adolescentes es una lacra mucho más extendida de 

lo que se cree, no solo en América, sino en el mundo entero, como 

parte del tráfico de personas, uno de los negocios más lucrativos 

del planeta. Es por eso que resulta inaceptable que un país se 

oponga a combatir este flagelo. 

 Es esto lo que explica la escandalosa desaparición de 

niños, que según algunos datos, llega a varios millones en el 

mundo cada año, sea para destinarlos al trabajo forzado, a la 

guerra, a la prostitución o a la pedofilia, entre otras macabras 

realidades. 

 De hecho, este altercado ha salido a la luz básicamente 

gracias a la alerta que ha emitido el Global Center of Human 

Rights, una ONG observadora de la OEA, también con sede en 

Washington, que ha sido casi la única fuente de información de 

esta asombrosa noticia. 

De este modo, resulta no sólo lícito, sino incluso 

obligatorio preguntar: ¿Qué pudo haber llevado a tantos países, 

incluido el nuestro, a no estar de acuerdo y hasta rechazar esta 

más que razonable y justa propuesta? De verdad que se trata de 

una cuestión que cuesta creer y que debe ser aclarada. 

 

 

48. Pura casualidad *  

 

En estos días, México está viviendo momentos cruciales 

para su futuro. Ello, porque se pretende aprobar una sorprendente 

reforma constitucional que aboga, como era de suponer, por los 

típicos “nuevos derechos” por todos conocidos. Esta 

modificación ya ha sido aprobada por el gobierno central, y para 

ser definitiva, debe recibir el visto bueno de un número 

determinado de Estados federales miembros. Pura casualidad, sin 

lugar a dudas. 

 De esta manera, según este proyecto, no deben existir 

discriminaciones de ninguna especie hacia las diversas 

“preferencias sexuales” (la única que parece importar hoy, incluso 

 
* Publicado el miércoles 25 de mayo de 2011. 



122 

 

al margen y en completa oposición con otras libertades más 

fundamentales). En consecuencia, con ello, todas las conductas 

en este orden debieran ser aceptadas (además de las ya conocidas: 

exhibicionismo, fetichismo, vouyerismo, sadismo, masoquismo, 

etc.), puesto que si de verdad nada es calificable de mejor o peor, 

todo vale. 

 Acorde con lo anterior, la mencionada reforma busca 

también monopolizar la educación sexual en manos del Estado, 

acabando así con esta área fundamental de la patria potestad, así 

como con la libertad de enseñanza. De este modo, (y en una línea 

casualmente muy similar a la que el derrotado PSOE pretende 

imponer en las escuelas de Andalucía), los niños serán “sexo-

adoctrinados” desde prebásica. Y por supuesto, la objeción de 

conciencia se encuentra tolerantemente prohibida en estos 

asuntos. 

 En este mismo orden de cosas, se pretende, so excusa de 

“derechos reproductivos”, universalizar el aborto (siguiendo en 

esto el tenaz empeño de diversos organismos internacionales), 

para lo cual el nuevo texto sustituye la noción de “persona” por la 

de “individuo”, con lo que los miembros de la especie humana 

pasarían a tener el valor que les asignen las leyes, de acuerdo al 

gobierno de turno. 

 Como si fuera poco, y en consonancia con la destrucción 

de cualquier derecho fundamental que no acate este nuevo orden, 

se pretende imponer la tutela del Estado a las manifestaciones 

religiosas (judaísmo, cristianismo e islamismo, entre otras), e 

incluso, advierten algunos, se busca que los textos sagrados sean 

reescritos para adecuarlos a este pansexualismo que se nos quiere 

imponer. 

 Sin embargo, tal vez la mayor novedad en toda esta 

avasalladora arremetida ideológica es que entrega tanto la 

consagración como la interpretación de estos “derechos 

humanos”, a documentos, organismos y cortes internacionales, 

con lo que además de todo lo dicho, México pierde soberanía en 

pos del “establishment” internacional. Esto, además de ser 

completamente antidemocrático (al poder introducirse reformas 

al ordenamiento jurídico de espaldas e incluso en contra de la 



123 

 

ciudadanía), abre las puertas a un poder que, además de difuso, se 

torna incontrolable. 

 Pura casualidad, sin lugar a duda. A ver cuándo 

comenzamos a despertar. 

 

 

49. Sin la tutela de los padres *  

 

 Cualquiera que se adentre en el espíritu de nuestras 

sociedades occidentales, se percatará rápidamente que ella podría 

definirse desde muchas perspectivas como un conjunto cada vez 

más amplio de libertades, que incluso podrían poner en riesgo la 

gobernabilidad del todo social. Sin embargo –y tal vez por esto 

mismo–, no dejan de existir flagrantes contradicciones e 

incoherencias con este espíritu, al limitárselo a veces de forma 

increíble, lo cual hace preguntarse si no estaremos, al menos en 

algunos aspectos, ante un totalitarismo encubierto con apariencias 

de libertad. 

 En efecto, el tribunal supremo de Inglaterra decretó hace 

poco que las adolescentes menores de 16 años pueden abortar sin 

conocimiento de sus padres, con lo cual ha vedado el derecho de 

los progenitores a saber si sus hijos quieren abortar. El caso se 

produjo ante el reclamo de una madre (quien protestó indignada 

fruto de su propia experiencia al haber abortado hace dos 

décadas), en atención a una ley que permite a estas adolescentes 

ser aconsejadas sobre el aborto de manera confidencial, a fin de 

realizarlo a espaldas de sus padres. El tribunal, amparándose en 

la referida ley, rechazó el reclamo. 

 Esto significa que la ley confía más en el consejo de un 

extraño que en el de la propia familia, o si se prefiere, viene a 

minar las relaciones de confianza, respeto, franqueza y 

trasparencia necesarias para la formación de los hijos, porque en 

el fondo, con esto no hace sino poner a los padres contra los hijos 

y a los hijos contra los padres, dividiéndola.  

 Ahora bien, ¿es legítimo que el Estado interfiera así en la 

vida de las personas? ¿Quién le ha dado esta potestad? El asunto 

 
* Publicado el viernes 17 de febrero de 2006. 



124 

 

es muy delicado, porque con esto se está privando a los padres del 

derecho de dar consejo y apoyo a sus propios hijos. Y de manera 

más profunda, ¿será mejor el consejo de un agente sanitario del 

gobierno –muchas veces adoctrinado para incentivar el aborto– 

que además desconoce a la adolescente que le consulta, que el de 

sus padres? Resulta evidente que los padres no son perfectos (de 

ahí que el Estado pueda subsidiar su labor si ellos fallan o están 

ausentes), pero en este caso estamos ante una flagrante 

expropiación de patriapotestad. 

 En realidad, no parece adecuado justificar lo anterior 

señalando que con esta ley se protege la libertad de la afectada. Y 

no lo es, porque se trata de una menor de edad, que según otras 

leyes, aún no es capaz de obligarse a sí misma de manera 

autónoma, y que además, puede ser fácilmente manipulable. En 

realidad, la contradicción es mayúscula, porque en otras materias, 

la ley exige este conocimiento y consentimiento paterno, como 

por ejemplo en la administración de muchos medicamentos; o lo 

que viene a ser lo mismo, no permite a los adolescentes comprar 

cigarrillos o alcohol por su cuenta propia. También por eso 

mismo, las penas son diferentes para un adolescente que para un 

adulto. Sin embargo, para una decisión tan delicada como esta, se 

le da la mayor autonomía, pudiendo optar así libremente por 

mantener o terminar con la vida del no nacido, sin perjuicio de 

que su propia vida ya no será la misma en caso de abortar. 

 Por eso, la libertad requiere de un conocimiento y de una 

madurez mínima del sujeto, puesto que a fin de cuentas, exige 

responsabilidad, sin la cual en realidad, no puede existir. 

 

 

50. Una autonomía cuestionable * 

 

La semana pasada, la Cámara de Diputados cuestionó 

duramente el programa PAIG (Programa de Apoyo a la Identidad 

de Género) y llamó a suspender de inmediato los tratamientos 

hormonales y, de haberlas, las cirugías de reasignación de sexo 

para menores. Sin embargo, dicho pronunciamiento no es 

 
* Publicado el miércoles 21 de mayo de 2025. 



125 

 

vinculante, así que en caso de tomarse medidas en tal sentido, ello 

dependerá de otras autoridades estatales. 

 La razón fundamental de esta recomendación no se debe, 

como algunos postulan, a un rechazo frontal a estas y otras 

terapias semejantes, ni a una discriminación, sino al hecho de que 

en este caso, las terapias hormonales se estaban aplicando a 

menores de edad, sin o incluso contra el consentimiento de sus 

padres. 

 Ahora bien, más allá de este problema puntual, quisiera 

llamarse la atención sobre un fenómeno relacionado pero más 

amplio: la creciente presión para que menores de edad puedan 

tomar decisiones de forma autónoma, como si fueran adultos. 

 Este modo de pensar se encuentra impulsado desde hace 

ya varios años, sobre todo por el Comité de los Derechos del 

Niño, regulado en los arts. 43 a 45 de la Convención de los 

Derechos del Niño, de 1989. Este comité se considera el intérprete 

oficial y monopólico de la Convención. Y es en este carácter que 

ha insistido en lo anterior, amparándose en el principio de la 

“autonomía progresiva” del menor. Sin embargo, dicho concepto 

no aparece expresamente en este tratado, sino que es fruto de una 

interpretación amplia de su art. 5, que señala que los padres (u 

otros que tengan a los menores bajo su cuidado) tienen el deber 

“de impartirle, en consonancia con la evolución de sus facultades, 

dirección y orientación apropiadas para que el niño ejerza los 

derechos reconocidos en la presente Convención”. 

 Ahora bien, todos los ordenamientos nacionales 

establecen una mayoría de edad y, por tanto, la incapacidad para 

los menores de ejercer sus derechos por sí mismos, sea de forma 

absoluta o relativa. No para negarles su calidad de “persona” o de 

“sujetos de derecho”, como ahora insiste el Comité, sino con el 

fin de protegerlos de posibles abusos por parte de adultos. Lo cual 

es lógico, al no haber alcanzado los menores un adecuado 

desarrollo mental. 

 De ahí que en el fondo, a mayor inmadurez exista una 

menor libertad y responsabilidad al actuar. Esta es la razón por la 

cual se entrega su educación preferente a los padres, quienes salvo 

contadas excepciones, buscarán lo mejor para sus propios hijos. 



126 

 

 Sin embargo, desde hace ya varios años, se pretende que 

pese a seguir impedidos de realizar un cúmulo de actividades, en 

ciertas áreas, sobre todo la sexual, se trate a los menores como 

adultos, aunque muchas veces sin que asuman las reales 

consecuencias de sus actos. 

 De esta forma, el programa cuestionado pretende que 

menores, incluso niños de muy corta edad, tengan plena 

autonomía para tomar decisiones tan radicales como someterse a 

una hormonización, cuyos efectos pueden ser irreversibles. Sin 

embargo, al mismo tiempo se impide, por ejemplo, que estos 

mismos menores puedan votar en las elecciones o comprar 

alcohol por su cuenta. Ahora bien, ¿tiene sentido una 

contradicción semejante? 

 Es por eso que este informe sugiere que tanto esta 

hormonización como las operaciones de reasignación de sexo 

(que implican mutilaciones, siempre irreversibles), sólo puedan 

realizarse en mayores de edad. ¿Parece esto tan descabellado o 

arbitrario? 

 

 

51. La ONU y el aborto * 

 

 Para que a nadie le quepa duda respecto de quién es quien 

en la lucha sin cuartel que actualmente existe para imponer el 

aborto a nivel mundial, resulta muy ilustrativo tener en cuenta un 

reciente documento aprobado por la ONU, entidad se ha 

convertido, para los que aún no lo sepan, en una de las principales 

promotoras de este auténtico genocidio. 

 En efecto, el 03 de agosto de 2011, fue presentado a la 

Asamblea General el Informe del Relator Especial del Consejo de 

Derechos Humanos de la ONU, Sr. Arnold Grover, titulado “El 

derecho de toda persona al disfrute del más alto nivel posible de 

salud física y mental”. En este documento no vinculante, se 

examina la relación “entre las leyes penales y otras restricciones 

jurídicas relativas a la salud sexual y reproductiva y el derecho a 

la salud” (p. 2), lo que incluye el aborto, puesto que de acuerdo 

 
* Publicado el miércoles 29 de febrero de 2012. 



127 

 

con este organismo, “El derecho a la salud sexual y reproductiva 

es una parte fundamental del derecho a la salud” (p. 2).  

 El objetivo de este documento es remover todas las trabas 

existentes en los diferentes países que impiden acceder a un 

aborto de libre demanda. Para ello, y de manera global, “examina 

los efectos de las restricciones jurídicas penales y de otra índole 

en el aborto; la conducta durante el embarazo; los métodos 

anticonceptivos y la planificación de la familia; y el acceso a la 

educación y la información en materia de salud sexual y 

reproductiva” (p. 2).  

 Es por eso que sin titubeos, este Informe llama entre otras 

cosas, a: “c) Despenalizar el suministro y la utilización de todos 

los métodos anticonceptivos y la esterilización voluntaria para 

controlar la natalidad, y suprimir el requisito del consentimiento 

de los padres o el cónyuge” (p. 22); “h) Despenalizar el aborto y 

derogar las leyes conexas, como las relativas a la facilitación del 

aborto” (p. 23); “j) Proporcionar servicios de salud seguros y de 

buena calidad, incluido el aborto, de conformidad con los 

protocolos de la OMS” (p. 23); y “m) Asegurar que el alcance de 

las exenciones por objeción de conciencia esté bien definido y su 

uso bien reglamentado” (p. 23). 

 En suma, he aquí una de las pruebas más claras de la 

auténtica cruzada abortista en que actualmente se encuentra 

enfrascada la ONU, so pretexto de los así llamados “derechos 

sexuales y reproductivos”, que como se ha dicho más de una vez, 

no tienen nada que ver (y a decir verdad, son su completa 

negación), con la Declaración Universal de Derechos Humanos 

de 1948, pese a que se siga usando la misma nomenclatura, al 

pretender no sólo que estas aspiraciones también sean “derechos 

humanos”, sino además, que constituyan una simple “evolución” 

de los anteriores. 

 Un antecedente más, si bien de suma importancia, para 

saber, como se ha dicho, quién es quién en esta lucha sin cuartel 

por imponer el aborto a nivel mundial, sobre todo en los países 

del tercer mundo. 

 

 



128 

 

52. Un viejo anhelo del poder * 

 

 Desde hace ya varios meses, diversos gobiernos han 

estado insistiendo de manera cada vez más obsesiva en la 

existencia de diversas “fake news” o noticias falsas, y anunciado 

variadas medidas para mitigar este fenómeno, que en buen 

romance, significan la dictación de diversas leyes que busquen un 

mayor control sobre los medios de comunicación. Ello, con el fin 

–se dice– de combatir la desinformación y proteger la 

democracia. 

 Nuestro gobierno no se ha quedado atrás, y recientemente 

ha impulsado diversas medidas en este mismo sentido, lo cual no 

ha dejado de ser criticado. En efecto, si el Estado quiere arrogarse 

el tremendo poder de determinar qué noticias son verdaderas y 

cuáles falsas, o si se prefiere, cuándo se está en presencia de 

desinformación y cuándo no, la deriva totalitaria se hace 

inevitable. 

 En realidad, este peligroso fenómeno se ha expandido 

desde hace tiempo también a las redes sociales, que establecen 

cada vez más restricciones para sus usuarios, al punto que varios 

de ellos tienen prácticamente que hablar en clave o de manera 

figurada para evadir los algoritmos de control. Y eso que la idea 

original de estas redes era precisamente permitir la más amplia 

libertad de expresión. 

 Ahora bien, aun cuando la libertad de expresión se 

encuentra protegida también por tratados internacionales (siendo 

un buen ejemplo la Convención Americana sobre Derechos 

Humanos en su art. 13, que prohíbe la censura previa), debe 

advertirse que en algunos fallos de los últimos años (como por 

ejemplo, en los casos Kimel vs. Argentina, de 2008 y Mémoli vs. 

Argentina, de 2013), la Corte Interamericana ha tendido a 

debilitar este derecho, por ejemplo, al tolerar más que antes la 

existencia de sanciones penales por abusos que pudieran 

producirse a este respecto. 

 Igualmente, la libertad de expresión se ha visto debilitada 

dentro del Sistema Interamericano, gracias a la suscripción por 

 
* Publicado el miércoles 07 de diciembre de 2022. 



129 

 

varios países que la integran, de la Convención Interamericana 

Contra Toda Forma de Discriminación e Intolerancia, que so 

pretexto de impedir estas dos últimas situaciones, entrega al 

Estado, aunque no lo diga con estas palabras, la posibilidad de 

censurar contenidos si considera que vulneran a personas o 

grupos determinados por dichas causales. 

 Todo esto significa que al menos en el Sistema 

Interamericano, la libertad de expresión (y por tanto, también de 

prensa) se ha ido debilitando en los últimos años. De ahí que la 

actual arremetida contra las “fake news” podría ser simplemente 

un nuevo capítulo en esta campaña que parece detestarla. 

 El tema es más que importante, pues la libertad de 

expresión y de prensa son uno de los principales pilares del 

sistema democrático y una forma de lograr el adecuado debate de 

ideas, que es precisamente lo que este régimen político busca 

conseguir. 

 Sin embargo, desde el punto de vista del poder, esta 

libertad es una enemiga a veces temible, lo que hace que de 

manera permanente se encuentre “en la mira”, por decirlo de 

algún modo. De ahí que siempre haya sido una vieja tentación del 

poder dominarla por completo, como ocurre, precisamente, en los 

sistemas totalitarios. 

 Todo lo dicho hace, pues, que nos encontremos en un 

momento muy importante para nuestro futuro político. 

 

 

53. Una completa homologación * 

 

Recientemente, el gobierno ha enviado un proyecto de ley 

que pretende modificar la llamada “Ley Zamudio”, esto es, la que 

castiga la discriminación, siguiendo el derrotero que este 

concepto ha ido adquiriendo a nivel internacional. 

 Como se sabe, de manera tradicional, “discriminar” era 

entendido simplemente como “distinguir” entre personas o 

situaciones, sin calificar dicha distinción. Ello, pues 

permanentemente estamos distinguiendo o separando por el 

 
* Publicado el miércoles 13 de agosto de 2025. 



130 

 

simple hecho de decidir entre dos o más posibilidades. Es por eso 

que cuando se quería denotar una distinción injusta, se hablaba de 

discriminación “arbitraria”, es decir, sin que la justificara un 

fundamento racional. 

 Sin embargo, hoy el concepto ha cambiado, al punto que 

la sola palabra “discriminación” denota de suyo una situación 

injusta, de modo que siempre sería arbitraria. 

 Ahora bien, este concepto ha tenido un notable desarrollo, 

tanto a nivel nacional como sobre todo internacional, 

consagrándose como el centro de tablero de los actuales derechos 

humanos, al menos dentro del Sistema Interamericano, 

elevándose a un supranivel desde el cual pretende influir en todos 

los demás derechos consagrados.  

Por eso se señala reiteradamente que estos derechos deben 

ser respetados en condiciones de igualdad para todas las personas, 

sin discriminación alguna.  

 Ahora bien, a primera vista, uno no podría estar más de 

acuerdo con este postulado, que viene a coincidir con la ya clásica 

“igualdad ante la ley”, que busca que todos los habitantes de un 

país sean tratados de la misma forma, sin privilegios o desventajas 

infundadas. 

 Sin embargo, la evolución que ha tenido el concepto de 

“discriminación” se encuentra muy lejos de esta tradicional 

igualdad ante la ley. Ello, pues si bien la defiende –pues también 

le es útil–, la considera sólo parte de la igualdad que busca 

alcanzar, pues ella únicamente apunta a una igualdad inicial, 

como punto de partida para el accionar de las personas.  

 Por eso hay que decirlo muy claro: lo que se pretende 

actualmente con la “no discriminación”, es que exista esta 

igualdad entre las personas no solo al inicio de cualquier proceso, 

sino sobre todo al término del mismo. Es decir, se busca que el 

resultado final al cual lleguen los sujetos sea prácticamente igual 

entre unos y otros, de modo que ninguno destaque o se encuentre 

demasiado por debajo de los demás.  

Dicho de otra manera: lo que se busca lograr no es solo 

una igualdad formal (la clásica igualdad ante la ley, propia de las 

sociedades liberales), sino una igualdad material o de resultado, 



131 

 

esto es, que los frutos alcanzados por la actividad de unos y otros 

sean lo más homogéneos posible. 

 En consecuencia, casi cualquier diferencia en el resultado 

final de la actividad realizada por las personas constituiría una 

discriminación, y por tanto, una injusticia respecto de quienes no 

hayan alcanzado esa cota. Y obviamente, debe ser el Estado el que 

en nombre de los nuevos “derechos humanos”, corrija tamaña 

injusticia, igualándolos a todos, usando para ello la totalidad de 

sus recursos y su poder. 

 Una visión que pretende homologar completamente a las 

personas, que curiosamente, huele demasiado a marxismo. 

 
 
54. Una convivencia imposible * 

 

El año 2019, la Comisión Interamericana de Derechos 

Humanos publicó el documento “Compendio sobre igualdad y no 

discriminación. Estándares interamericanos”. Como su nombre 

indica, busca establecer una serie de orientaciones sobre derechos 

humanos para la región, centradas en el problema de la no 

discriminación. 

 Sin embargo, y a pesar de las buenas intenciones que 

seguramente inspiran este documento, sus “estándares” son tantos 

y tan amplios, que de llegar a implantarse (y ni siquiera en su 

totalidad), se produciría un nivel de conflictividad tal, que la 

convivencia se haría prácticamente imposible. Ello, en atención 

al concepto casi infinito de “discriminación” y de las múltiples (y 

a veces farragosas) manifestaciones que, según este organismo, 

ella puede adoptar. Lo anterior, sin perjuicio de querer amoldar a 

las sociedades a un tipo de convivencia más que discutible, según 

se verá. 

 En cuanto a la definición, entiende por discriminación, 

“toda distinción, exclusión, restricción o preferencia que se basen 

en determinados motivos, como la raza, el color, el sexo, el 

idioma, la religión, la opinión política o de otra índole, el origen 

nacional o social, la posición económica, el nacimiento o 

 
* Publicado el miércoles 26 de marzo de 2025. 



132 

 

cualquier otra condición social, y que tengan por objeto o por 

resultado anular o menoscabar el reconocimiento, goce o 

ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos humanos y 

libertades fundamentales de todas las personas”. Es decir, casi 

cualquier comportamiento podría caer dentro de este generoso 

concepto. 

 Pero además de establecer medidas generales que debe 

llevar a cabo el Estado para superar esta situación, considera que 

también existen un cúmulo de “categorías sospechosas” de 

personas que por el solo hecho de pertenecer a un grupo 

determinado, se presume que son y han sido discriminadas (por 

ejemplo, por razones históricas), encargándose este informe de 

exigir medidas adicionales a su respecto, también a cargo del 

Estado. Ello ocurre, según se indica (y en este orden), respecto de 

mujeres; pueblos indígenas; personas afrodescendientes; 

migrantes; niños, niñas y adolescentes; personas LGBTI; 

Defensores de derechos humanos; personas privadas de libertad; 

personas con discapacidad; personas con VIH/SIDA; personas 

mayores; nacionales de otros Estados; sobre la libertad de 

expresión; en aspectos procesales varios; sobre personas bajo 

prisión preventiva; respecto de la seguridad ciudadana; de la 

lucha contra el terrorismo; y finalmente, de la pobreza. 

 Es decir, se da la paradoja que casi la totalidad de la 

población caería en alguna de estas “categorías sospechosas” (y 

también darse dos o más de ellas en una persona, lo que se 

denomina “discriminación interseccional”). También habla el 

informe de la “discriminación estructural”, entendida como la que 

se produce por el modo en que está organizada una sociedad. Y 

otras elucubraciones que por razones de espacio no pueden 

desarrollarse aquí. 

De esta manera, cualquiera que se sienta discriminado 

podría demandar a otro por ello (estando muchas veces el 

demandado en la necesidad de probar que no ha discriminado), y 

por supuesto, el Estado debe tomar medidas para superar y 

corregir esta situación. 

 Ahora bien, al margen de lo discutible de esta perspectiva 

absolutamente estatista, sinceramente, ¿alguien cree que será 

posible una real convivencia dadas estas premisas? 



133 

 

55. Un dogma oculto * 

 

Una notable polémica se ha producido con motivo de la 

canción que representa a Chile en el Festival de Viña del Mar este 

año, siendo acusada por sus críticos de ser una blasfemia contra 

la religión católica (y en realidad, contra los cristianos en 

general). 

 Los atentados contra la libertad y convicciones religiosas 

se han hecho comunes en la actualidad, amparados en la libertad 

de expresión, también de tipo artística. Y suele señalarse que ello 

es consecuencia del pluralismo de nuestras sociedades 

democráticas. 

 Sin embargo, esta libertad de expresión parece no tener las 

mismas posibilidades de acción respecto de otras materias, como 

la agenda LGBTI, la migración, la ecología, el cambio climático 

y varios otros temas, en que dicha libertad se encuentra notable o 

totalmente limitada, pues se considera que en caso de criticar o al 

menos de disentir respecto de estas materias, estaría emitiendo 

mensajes discriminatorios, intolerantes o incluso emitiendo 

discursos de odio. 

 Esto quiere decir, por tanto, que nuestras sociedades no 

son tan libres como dicen ser en cuanto a la libertad de expresión, 

pues al mismo tiempo que existen áreas respecto de las cuales se 

puede decir casi cualquier cosa sin consecuencia alguna, hay 

materias intocables contra las cuales no se admite nada que atente 

contra la “versión oficial” que subyace a su respecto, 

imponiéndose así como un auténtico dogma. 

 La pregunta obvia, es por qué existe un trato 

diametralmente opuesto en uno y otro caso, pues los mismos 

argumentos que se usan para restringir o al menos generar 

consecuencias negativas para quienes critiquen áreas como las 

mencionadas, podrían perfectamente ser aplicados a propósito de 

quienes son atacados en sus convicciones religiosas, no importa 

cuáles: sus adeptos también podrían decir que quieres critican o 

incluso se mofan de dichas convicciones, están emitiendo 

mensajes discriminatorios, intolerantes o discursos de odio. 

 
* Publicado el miércoles 26 de febrero de 2025. 



134 

 

 Ahora bien, la única respuesta posible para esta aparente 

paradoja es que a pesar de señalarse que la autoridad no defiende 

ninguna concepción por sobre otra y que las admite en principio 

que todas (lo cual haría que nuestras sociedades fueran 

auténticamente libres), eso no es cierto, y que por el contrario, 

existe una concepción de la persona y del mundo a la que esta 

autoridad adscribe y defiende frente a las demás concepciones, 

por considerarla correcta.  

Esta es la única manera de poder darle preferencia a esa 

concepción profesada cuando se producen conflictos con otras 

posturas, pues si de verdad resultaran todas iguales en valor (o si 

se prefiere, si el Estado fuera de verdad neutral), no podría 

ponderarse entre ellas; sería imposible elegir una frente a las 

restantes, pues todas valdrían lo mismo. 

 Por tanto, lo anterior quiere decir que los Estados no son 

neutrales, como dicen, sino “confesionales”: profesan y defienden 

“una” visión de la persona y del mundo en desmedro de las otras 

(tenida así como un auténtico dogma), usando su aparato legal y 

coactivo para restringir a las restantes a fin de imponer la suya. 

 La gran pregunta es no solo saber cuál es esta ideología 

subyacente que pretende camuflarse de aparente neutralidad, sino 

además, si ella coincide con el verdadero sentir de esa sociedad. 

 

 

56. Algunos problemas que afectan a la libertad religiosa *  

 

 El 21 de octubre último se celebró en la sede de la OEA, 

en Washington DC, un seminario titulado “Celebrando el Día 

Internacional de la Libertad Religiosa. Diálogo sobre la libertad 

de religión en el marco de la OEA”, a fin de analizar la situación 

de este derecho dentro del contexto del Sistema Interamericano 

de derechos humanos. En el evento participaron varios profesores 

de diversos países (entre los cuales se encontraba quien escribe), 

a fin de debatir sobre este tema desde múltiples perspectivas. 

 La libertad religiosa constituye uno de los derechos más 

importantes del ser humano y para algunos, es el mayor de todos. 

 
* Publicado el miércoles 23 de octubre de 2024. 



135 

 

Esto, pues apunta a las convicciones más profundas de la persona, 

tanto si dichas convicciones son religiosas como si no lo son. Y 

no es para menos, pues de estas convicciones derivan la propia 

identidad, el proyecto de vida, el libre desarrollo de la 

personalidad y de manera más general, el actuar de las personas. 

Por eso, al radicar en el santuario más sagrado del ser humano, su 

conciencia, estas convicciones deben ser auténticas, es decir, ser 

aceptadas libre, sincera y voluntariamente, no de manera forzada, 

razón por la cual también pueden cambiarse, llegado el caso. 

 Ahora bien, en las últimas décadas, nuestras sociedades 

han sufrido un acelerado proceso de pluralismo, al coexistir en su 

interior cada vez concepciones más heterogéneas sobre el ser 

humano y el mundo, situación que se ha acelerado gracias a las 

crecientes migraciones. Es por eso que el sistema democrático y 

los auténticos derechos humanos están llamados a permitir la 

convivencia de todas estas convicciones en paz y de forma 

civilizada. 

 Lo anterior hace que la libertad religiosa deba ser 

especialmente tutelada, al estar muy vinculada a la libertad de 

expresión, que vendría a ser un vehículo para que la primera se 

exprese, aunque también abarque otras realidades. Ambos 

derechos, que se relacionan y refuerzan entre sí, son 

fundamentales para asegurar al interior de las sociedades la 

existencia de diferentes concepciones del mundo, todo lo cual está 

en la base del debate democrático. Por ello, estos derechos son, 

en realidad, una piedra angular de este sistema político. 

 Sin embargo, tanto la libertad religiosa como la de 

expresión han sido objeto de acalorados debates en los últimos 

años, siendo limitadas en no pocos casos, fundamentalmente en 

razón de considerar por sus detractores que las convicciones que 

se profesan desde el ámbito religioso, sobre todo de las religiones 

cristianas, atentan contra diversos derechos de distintos 

colectivos, al considerar dichas convicciones discriminatorias, 

intolerantes, o que incluso incitan discursos de odio en su contra. 

 Lo anterior puede convertirse (y en parte se está 

convirtiendo) en un obstáculo para la libre circulación de las ideas 

dentro de nuestras sociedades, pese a su creciente pluralismo. 

Ello, pues sin perjuicio de las responsabilidades posteriores que 



136 

 

puedan surgir debido a un mal uso de la libertad religiosa o de 

expresión, no puede pretenderse limitarlas por la molestia o 

fastidio que sus convicciones generen en quienes piensan o 

sienten distinto. El real debate dentro de un sistema democrático 

siempre pasará a llevar convicciones y susceptibilidades de otros, 

pues en caso de que quisiera impedirse esto último, este debate se 

haría imposible y con él, también el mismo sistema democrático. 

 

 

57. La eutanasia que viene *  

 

 Según hemos dicho muchas veces, los ataques contra la 

familia y la natalidad en buena parte del mundo han sido tan 

implacables y efectivos, que como no podía ser de otra manera, 

los efectos de tan demencial política no cesan de sorprendernos 

continuamente. 

 En realidad, seguir sosteniendo la trasnochada teoría 

maltusiana de la sobrepoblación, sólo puede deberse a una 

auténtica esclavitud ideológica de sus promotores, que los 

incapacita para ver la realidad. El actual y galopante 

envejecimiento de la población está afectando a buena parte del 

Globo, y no sólo Europa, sino que ahora grandes zonas de Asia 

(Japón, China, Rusia) se suman al desfile de sociedades que se 

van despoblando de jóvenes. A lo anterior se añade un brusco 

descenso de la natalidad en casi todas partes, incluidos América y 

el mundo islámico. 

 El problema es que las sociedades no comienzan ni acaban 

con las generaciones que actualmente viven, sino que como una 

cadena, requieren no sólo de una sucesión intergeneracional, sino 

además, de una buena dosis de solidaridad entre ellas para que su 

historia continúe. Mas, si los ideales de vida que hoy se 

propugnan apuntan a encerrarse en sí mismo, a disfrutar y a 

olvidarse de los demás, incluso estando dispuestos a destruir a 

otros si fuese necesario, parece imposible que esta mecánica 

funcione. 

 
* Publicado el miércoles 16 de enero de 2013. 



137 

 

 Es como si de repente, buena parte de la humanidad 

hubiera enloquecido, perdiendo la capacidad de percibir lo 

fundamental para su propia existencia, quedando atrapada por un 

espejismo de supuesta felicidad egocéntrica tan atrayente como 

peligroso. 

 Por eso, no debemos extrañarnos que fruto de haber 

edificado nuestras actuales sociedades sobre criterios tan 

individualistas, exista un menosprecio cada vez mayor por la 

vida, sobre todo de los más débiles, y una verdadera obsesión por 

el confort y la productividad. Todo lo cual hace evidente que las 

decisiones que tomen los diferentes gobiernos irán a la par con 

este cambio de perspectiva.  

 De ahí que más tarde o más temprano –y espero estar 

equivocado–, en estas sociedades, todas aquellas personas que 

por alguna circunstancia resulten demasiado onerosas de 

mantener o no sean productivas, tenderán a ser eliminadas, 

incluso contra su voluntad, para mantener a flote los intereses 

económicos y el confort de algunos. 

 Así, la eutanasia impuesta y no sólo cuando el sujeto la 

solicite, se yergue amenazadoramente como el otro gran atentado 

contra la vida en muchas de las sociedades del siglo XXI; algo así 

como un reflejo de la furiosa embestida de los últimos cincuenta 

años contra los no nacidos.  

 De hecho, es muy probable que muchos de los que han 

defendido el aborto como un “derecho” a brazo partido, terminen 

cayendo en las garras de una eutanasia tan totalitaria e inhumana 

como el crimen que ellos mismos propiciaron. ¡Ironías de la vida! 

 

 

58. Una homologación peligrosa * 
 

 Tal como hemos señalado muchas veces, si existe hoy un 

tema debatido y en el cual cuesta cada vez más llegar a acuerdos, 

es en el de los “derechos humanos”. Por eso, bajo el mismo rótulo 

se entienden cosas no sólo muy diferentes, sino incluso 

incompatibles entre sí, por parte de los distintos sectores que 

 
* Publicado el miércoles 24 de septiembre de 2025. 



138 

 

actualmente defienden estos derechos, al no considerar muchos 

de ellos que exista un fundamento objetivo a su respecto. Pese a 

ello (y es tal vez una de las mayores contradicciones de nuestra 

época), se han convertido en una especie de “mantra”, o si se 

prefiere, una cuasi religión ante la cual todos deben inclinarse 

sumisamente y que está prohibido criticar en lo más mínimo.  

 Ahora bien, dentro de esta disputa, tal vez el aspecto más 

importante y debatido sea quiénes son los titulares de estos 

derechos. Lejos han quedado los tiempos en que –al tenor de la 

Declaración Universal de Derechos Humanos de 1948– eran 

atribuidos a todos los seres humanos sin distinción alguna, por el 

sólo hecho de pertenecer a la especie homo sapiens.  

 De esta manera, se está produciendo al mismo tiempo un 

fenómeno doble: por un lado, que cada vez hay más grupos de 

seres humanos que han sido despojados de estos derechos, siendo 

el caso típico el de los no nacidos; y por otro, se pretende extender 

su titularidad a entes no humanos: los animales (algunos o todos, 

depende de cada teoría), las plantas, el reino mineral, la naturaleza 

y hasta el planeta. 

 Ello explica que haya autores que señalen que 

técnicamente, ya no es posible seguir hablando de derechos 

“humanos”, al haber perdido el homo sapiens el monopolio de su 

titularidad. Así, resultaría más adecuado hablar simplemente de 

“derechos”. 

 Ahora bien, por muy buenas intenciones que existan tras 

este manoseo de la titularidad respecto de los “derechos 

(humanos)”, además de surgir una serie de problemas bastante 

evidentes e insolubles respecto del modo de hacerlos efectivos 

para entes no humanos (que por razones de espacio no pueden 

desarrollarse aquí), quisiéramos llamar la atención sobre un 

notable peligro que conlleva una homologación semejante, pese 

a lo cual, se le ha prestado bastante poca atención. 

 El peligro es el siguiente: si el ser humano ya no es el 

único titular de estos “derechos” (e incluso varios han sido 

despojados de los mismos), sino que dicha titularidad se extiende 

casi hasta el infinito, jurídicamente hablando, ello significa que 

ya no existiría una real diferencia entre el ser humano y el resto 

de los entes (animales, plantas, minerales, la naturaleza, etc.). Lo 



139 

 

cual equivale a destruir el concepto de “dignidad humana”, que 

ha sido esgrimida desde el inicio para fundamentar estos derechos 

y diferenciar a las personas (fruto de esta misma dignidad) de las 

cosas (que sólo poseen un valor y a veces incluso un precio). 

 De esta forma, si se ha hecho una especie de tabula rasa 

con los seres del cosmos en nombre de estos mismos “derechos 

(humanos)”, ello podría proporcionar la justificación para 

eliminar a millones de personas a fin de proteger los “derechos” 

del resto de los seres. Así por ejemplo, para preservar los 

equilibrios ecológicos o combatir el “cambio climático”, sería 

lícito para esta postura sacrificar un cierto porcentaje de la 

población del planeta. 

De este modo, lejos de protegernos, estos nuevos 

“derechos (humanos)” podrían convertirse en nuestro peor 

enemigo. ¿Estaremos yendo por el camino correcto? 

 

  



140 

 

  



141 

 

CAPÍTULO VI 

 

DERECHOS HUMANOS  

Y PENSAMIENTO ÚNICO 
 

 

Presentación 

 

 El tema tratado en este capítulo, creemos, es de los más 

originales de la presente obra, dado que hasta donde hemos 

podido investigar, hasta el momento parece no haberse tomado 

suficiente conciencia del mismo. 

 Con todo, resulta bastante claro que la situación descrita 

puede sorprender a quien se encuentra con ella por primera vez e 

incluso resultarle chocante y hasta imposible. Sin embargo, que 

los actuales derechos humanos de origen internacional están 

siendo utilizados como un mecanismo para imponer un 

pensamiento único, ha sido una conclusión cada vez más 

inequívoca, a la cual se fue arribando lenta y dolorosamente. 

 Para comprender cómo se ha llegado a este resultado, es 

indispensable tener en cuenta todo lo que se ha mencionado hasta 

el momento en el presente libro: la creciente influencia del 

Derecho internacional (incluyendo la incorporación de los 

tratados de derechos humanos al bloque de constitucionalidad), 

las reglas y falta de control del funcionamiento de los órganos del 

Sistema Interamericano, y el actual problema de la ausencia de un 

fundamento objetivo de los derechos humanos. Todo esto genera 

la mezcla perfecta para intentar imponer un pensamiento único. 

 También debe recordarse que pese a existir un fundamento 

extraviado de los derechos humanos, fruto del politeísmo valórico 

de nuestras sociedades, de manera paradójica, en la actualidad 

estos derechos han devenido en una auténtica religión laica, de tal 

manera que se considera que nadie en su sano juicio puede estar 

en contra suya. Por eso se señalaba que hoy poseen una especie 

de “efecto hipnótico” en nuestras sociedades, en cuanto a que se 

les atribuye a priori y casi sin posibilidad de refutación, un 

carácter justo y legítimo. 



142 

 

 De esta manera, los derechos humanos (sea lo que fuere 

que se entienda por los mismos) se han convertido en el actual 

ethos de Occidente, un auténtico dogma que debe ser aceptado 

por todos sin oposición. Por eso se señalaba más arriba que para 

tener legitimidad ante la comunidad internacional, hoy no basta 

con que los países puedan mostrar la tenencia de un Estado de 

Derecho o de un sistema democrático sanos: más allá de esta 

institucionalidad formal, se exige su total compromiso con los 

derechos humanos de origen internacional, pese a que ellos 

evolucionan constantemente, al encontrarse en una permanente 

construcción y reconstrucción. 

 Así, se exige cada vez con más fuerza que el orden jurídico 

de cada Estado posea un contenido material concreto, 

determinado por estos derechos humanos de origen internacional, 

contra el cual estaría prohibido disentir, al ser considerado sólo el 

estándar mínimo a su respecto.  

 Y como su evolución depende de la libérrima e 

incontrolada interpretación de los órganos guardianes de los 

tratados que los consagran (al menos dentro del Sistema 

Interamericano), en la práctica estos tratados han sido 

reemplazados por dicha interpretación, que al ser tan dúctil, 

depende cada vez más de la ideología propia de las personas que 

integran estos organismos y no de una realidad objetiva que todos 

puedan ver y defender, ni tampoco de lo que acordaron 

inicialmente los Estados. Por tanto, premunidos de una especie de 

“criterio de autoridad” otorgada por el Derecho internacional, los 

veredictos de estos organismos pretenden imponerse sin 

resistencia a los Estados, buscando lograr algo así como una 

“rendición incondicional” a su respecto. 

 De tal forma, uniendo por un lado esta plasticidad, y por 

otro, este prestigio cuasi religioso de los derechos humanos, se va 

imponiendo un pensamiento que se pretende incuestionable e 

invencible, pues según se ha dicho, se considera que nadie puede 

ser tan tonto o miserable para estar en contra de los derechos 

humanos. 

 Ello explica, como también se ha mencionado, que cada 

vez existan más materias que no pueden ser cuestionadas, al estar 

legitimadas bajo el paraguas de los “nuevos derechos humanos”, 



143 

 

pretendiendo así imponerse a nuestras sociedades sin siquiera 

admitir la más mínima posibilidad de duda o de crítica. De este 

modo, quienes logran apoderarse de los “derechos humanos”, 

adquieren una enorme ventaja para imponer sus propias 

concepciones ideológicas (al arroparlas con su prestigio y 

autoridad moral), haciendo imposible o muy difícil la disidencia 

e incluso el debate a su respecto. 

 Lo anterior no deja de ser paradójico, pues el mensaje 

oficial de nuestras sociedades apunta a la existencia de una 

notable libertad de pensamiento y de expresión. Sin embargo, son 

cada vez más los campos vedados para disentir, pues hacerlo es 

considerado una violación de los derechos humanos de quienes 

piensan de ese modo. En consecuencia, se asiste a un terreno cada 

vez más “minado” por prohibiciones y amenazas, en nombre de 

estos mismos derechos humanos. 

 En parte, lo anterior se ha logrado pues los defensores de 

este estado de cosas, consideran que todo lo que se oponga a estos 

nuevos derechos es fruto de la intolerancia, de la discriminación 

o que incluso constituye discursos de odio. De este modo, al 

atribuir estos calificativos a cualquier forma de disidencia de la 

“verdad oficial” respecto de los nuevos derechos humanos, no 

sólo se impide todo debate propio de una sociedad democrática, 

sino que en el fondo, va poco a poco imponiéndose un 

pensamiento único. Esto está muy relacionado con el creciente 

papel del Estado en la protección de los derechos humanos, que 

se aborda en el Capítulo VII de esta obra. 

 De este modo, se produce una notable intolerancia en 

nombre de estos mismos derechos humanos, siendo que en sus 

orígenes pretendían exactamente lo contrario: asegurar esferas de 

libertad, tanto de pensamiento como de acción y ser un escudo 

frente a los abusos de la autoridad. 

 Los derechos humanos se vuelven así, por muy 

contradictorio que resulte con sus orígenes y genuina razón de ser, 

totalitarios, al establecer una verdad oficial contra la cual está 

prohibido disentir (se habla en una columna de los “nuevos 

mandamientos”), siendo un claro ejemplo la situación cada vez 

más difícil que enfrenta la objeción de conciencia. 



144 

 

 Ahora bien, parte de la estrategia que busca imponer un 

pensamiento único y totalitario en nombre de los actuales 

derechos humanos, se debe a otro factor que hasta donde hemos 

podido ver, se encuentra poco explorado: en los deberes que 

generan estos derechos. 

 En efecto, por regla general, al abordar este tema, se presta 

atención precisamente a las facultades o prerrogativas que estos 

derechos otorgan (lo que podría considerarse la parte ventajosa de 

los mismos). Sin embargo, suele olvidarse que a todo derecho le 

corresponde una obligación o deber correlativo, asunto que ha 

sido menos abordado, hasta donde sabemos. Por tanto, aquí se 

propone contemplar estos derechos más desde los deberes que 

generan que de las prerrogativas que establecen. 

 De esta manera, lo que parece estar ocurriendo hoy, es que 

resulta posible obligar a grandes partes o incluso la mayoría de 

una sociedad a llevar a cabo o no ciertos comportamientos, con la 

excusa de tener que cumplir los deberes generados por los 

derechos de unos pocos. Para esto resulta imprescindible el poder 

coactivo del Estado, lo que se vincula con su nuevo papel respecto 

de estos derechos, situación que se aborda en el próximo capítulo. 

 Esta es, pues, la sorprendente conclusión a la cual hemos 

arribado a propósito de los nuevos derechos humanos, luego de 

años de investigación respecto de su actual situación. Conclusión 

decepcionante, sin lugar a duda, a la cual fue difícil llegar, en 

atención a que costaba creer que los derechos humanos 

terminaran sirviendo exactamente a lo opuesto para lo cual 

surgieron. 

 

  



145 

 

59. Una nueva “ley natural” *  

 

 Desde la antigua Grecia hasta hoy, el tema de la Ley 

Natural ha recorrido la historia de la filosofía con múltiples 

autores, escuelas y momentos, más claros unos, más oscuros 

otros. Y el mensaje siempre ha sido el mismo: ¿cómo saber qué 

conductas son buenas o malas en sí mismas? La pregunta es más 

que importante, ya que como el hombre es un ser libre, puede 

hacer muchas cosas; mas, parece claro que no todo uso de la 

libertad es indiferente, no da lo mismo lo que hagamos con ella, 

tanto por lo que pudiéramos hacer a los demás, como a nosotros 

mismos. Dicho de otro modo: como el hombre no tiene un camino 

hecho de antemano para recorrer necesariamente (como los 

animales), sino que va, por así decirlo, a campo traviesa, una 

pauta de lo que debe o no debe hacer le resulta fundamental. En 

consecuencia, puesto que tenemos la vida en nuestras manos, y 

no está en absoluto garantizado el éxito, las ya bimilenarias 

doctrinas de la ley natural han sido el intento más serio por 

encontrar respuesta a esta inquietante pregunta. Con todo, es sólo 

una pauta, y como seguimos siendo libres, podemos seguirla o no. 

 Sin embargo, en las últimas décadas se ha impuesto la idea 

aparente de que nadie es dueño de la verdad y que todas las 

opciones valen lo mismo, o sea, todo lo contrario de lo que 

propugna la ley natural. Y es una idea sólo aparente, porque si se 

mira con atención, sí existen algunas ideas fundamentales que son 

defendidas a brazo partido como “verdades” por sus “dueños”, en 

este caso, los autodenominados sectores “progresistas”, con lo 

cual evidentemente, no todas las opciones valen lo mismo. Es por 

eso que puede decirse que hoy existe una especie de “ley natural” 

–los nuevos derechos humanos– al revés o en sentido inverso, 

porque este conjunto de ideales pretende imponerse a todo el 

mundo, contra viento y marea, sin importar las convicciones que 

se tengan, ni el real querer de las bases. En el fondo, sus 

impulsores consideran que un mundo civilizado no podría ser tal 

sin estos nuevos ideales supuestamente “evidentes”, que en el 

 
* Publicado el miércoles 03 de marzo de 2006. 



146 

 

fondo, obedecen a una antropología completamente distinta de la 

tradicional. 

 En realidad, todo es parte de un programa preestablecido, 

que entre otras cosas (y sin que la lista sea exhaustiva ni en este 

orden), contempla la liberalización de la sexualidad mediante la 

anticoncepción; el divorcio y la transformación del concepto de 

matrimonio para incluir en él las uniones homosexuales con 

derecho a adopción; el aborto químico y quirúrgico, primero 

sutilmente y bajo diversas condiciones muchas veces más teóricas 

que reales, para terminar siendo de libre acceso; la eutanasia, 

nuevamente para casos especiales en un principio, para luego ser 

impuesta por terceros o el mismo Estado incluso contra la 

voluntad del afectado; la procreación artificial, la manipulación 

de embriones, la obtención de células madre y la clonación; el 

control de la natalidad y los planes de esterilización voluntaria o 

forzada; y otros factores aparentemente más lejanos, como las 

corrientes ecologistas extremas o algunos movimientos 

feministas. 

 Aunque no se sepa, todos estos fenómenos están mucho 

más vinculados de lo que se cree, y obedecen a una concepción 

de hombre completamente distinta de la tradicional, que para 

muchos, justifica cambiarlo todo a fin de imponer y aplicar en la 

práctica, esta nueva “ley natural”, expresada en la actual idea de 

derechos humanos. 

 

 

60. “Derechos humanos” totalitarios *  

 

 El debate que se está produciendo con motivo de la 

regulación de la objeción de conciencia institucional a propósito 

de la reciente ley de aborto, es una buena muestra de la 

polarización que están sufriendo nuestras sociedades y del intento 

de ciertos sectores por imponer su visión de las cosas de una 

manera que se acerca peligrosamente al totalitarismo. 

 En efecto, a pesar de que el Tribunal Constitucional 

[chileno] reconoció la legítima posibilidad de objetar a las 

 
* Publicado el miércoles 11 de julio de 2018. 



147 

 

personas jurídicas, la Contraloría primero y luego el gobierno, 

pretenden negar este derecho. Ahora bien, más allá de los 

argumentos técnicos, a nuestro juicio, la clave para entender lo 

anterior radica en que los defensores del aborto lo presentan como 

un “derecho humano”, pese a que ningún tratado internacional 

vinculante ni nuestro ordenamiento interno lo consideran como 

tal. De esta manera, al arroparlo con este prestigioso concepto, se 

sacraliza esta pretensión y se busca eliminar cualquier objeción a 

su respecto, puesto que al ser un “derecho humano”, nadie debiera 

poder oponerse al mismo, al menos racionalmente. 

 De este modo, se genera artificialmente una especie de 

“opinión pública”, en buena medida gracias a los medios de 

comunicación, y automáticamente se coloca en el terreno de los 

“malos” a quienes piensan distinto, por muchos argumentos que 

tengan, precisamente por estar en contra de algo tan evidente, 

valioso e indudable como los “derechos humanos”.  

 Sin embargo, poco o nada tienen que ver estas 

pretensiones con los auténticos derechos humanos, que surgieron 

como fruto de la toma de conciencia de la dignidad intrínseca y 

universal de todos y cada uno de los miembros de la especie 

humana, al margen de sus diferencias accidentales (como es el 

hecho de haber nacido o no), lo que obliga a proteger en particular 

a los más débiles, sobre todo si ellos no pueden hacerlo por sí 

mismos. 

 Nada de eso ocurre hoy con lo que podrían llamarse los 

“nuevos derechos humanos”, pues lejos de ser una realidad que 

en el fondo hay que descubrir, se han convertido en un concepto 

antojadizo y manipulable, que es utilizado estratégicamente por 

diversos grupos, incluso minoritarios, para imponer su modo de 

pensar sobre todos los demás, abusando del prestigio que aún le 

queda a este vocablo. Así, asumiendo una posición dogmática, 

buscan evitar el diálogo y el debate propios de toda sociedad 

democrática e imponer su visión sin más, de un modo que se 

acerca, según se ha dicho, peligrosamente al totalitarismo. 

 En consecuencia, al estar desprovistos de todo 

fundamento objetivo, estos “nuevos derechos” se han ido 

convirtiendo en un arma para sojuzgar posturas contrarias y en el 

fondo, en un vil instrumento de dominación, contrariando así su 



148 

 

verdadero sentido y razón d ser. Es por eso que estos derechos van 

cambiando a una velocidad impresionante, a fin de servir a 

quienes los utilizan para imponer su agenda con visos de 

legitimidad.  

 Sin embargo, sospechosos “derechos humanos” son estos, 

que además de olvidar e incluso destruir a los más débiles, 

impiden también toda disidencia, pretendiendo así homogeneizar 

a sociedades enteras, curiosamente en nombre de la libertad que 

esos “derechos” dicen defender. 

 Por eso, tal como no todo lo que brilla es oro, tampoco 

todas las pretensiones que dicen serlo son realmente derechos 

humanos. 

 

 

61. ¡Ay de quien se oponga! *  

 

 Actualmente, los derechos humanos se han convertido 

para muchos en una nueva religión. De esta manera, puesto que 

el ethos occidental no concibe una realidad en la cual no se los 

respete, aboga insistentemente por ellos y critica sin compasión a 

quienes los desconocen. 

 Hasta aquí pareciera estar todo bien. Sin embargo, la gran 

pregunta que surge en una época como esta, sumida en profundos 

conflictos respecto de lo que se considera bueno y malo, es de 

cuáles derechos humanos estamos hablando.  

 En efecto, debido a nuestro “politeísmo valórico” nos 

hemos convertido en “extraños morales”, lo cual hace poco 

probable que en un tema como el de los derechos humanos exista 

algún tipo de acuerdo. Y si se mira la evolución que ellos han 

tenido, se nota muy a las claras que pese a mantenerse su 

terminología, su contenido ha variado sustancialmente, al punto 

que podría decirse que la primitiva Declaración Universal de 

1948 está muerta, o mejor, conserva su apariencia, cual cuerpo 

embalsamado, pero rellenada con otra cosa. Todo lo cual permite 

imponer estos nuevos derechos manteniendo el ropaje de los 

antiguos. 

 
* Publicado el miércoles 14 de diciembre de 2016. 



149 

 

 Estos nuevos derechos parecieran tener como centro de 

tablero los llamados “derechos sexuales y reproductivos”, en 

torno a los cuales giran y se comprenden los demás, incluyendo 

el derecho a la vida, afectándolo todo: desde la familia, 

completamente deformada, hasta el Estado, que debe encargarse 

diligentemente de satisfacerlos y castigar sin compasión a quienes 

los perturben. 

 Es por esto también que la campaña por su hegemonía no 

descansa, y se emplean todos los medios posibles para 

imponerlos, tanto nacionales como internacionales, muchas veces 

al margen de las tradiciones, idiosincrasias y hasta decisiones 

democráticas de los pueblos. 

 El problema, sin embargo, es que como a pesar de su 

profunda metamorfosis se sigue hablando a su respecto de 

“derechos humanos”, quien se oponga a los mismos, por muy 

buenas razones que tenga en atención a este cambio que han 

sufrido, será víctima de todas las críticas y sanciones imaginables 

–lo que incluye el poder coactivo del Estado–, incluso a costa de 

sus propios derechos humanos. En este tema la herejía no es 

admitida, razón por la cual estos derechos sólo se tendrán 

mientras se esté del lado “correcto”, pero ¡ay de quien se oponga 

a este orden de cosas! Si lo hace perderá su carta de ciudadanía y 

por tanto, estos derechos que supuestamente son universales. 

 Es por eso que hay que decirlo con todas sus letras: los 

actuales “derechos humanos” se han convertido en un 

instrumento de dominación para imponer una visión de las cosas 

bastante discutible, que poco o nada tiene que ver con su genuino 

sentido. 

 

 

62. Los nuevos mandamientos *  

 

 En una sociedad cada vez más secularizada, resulta 

bastante explicable que se busque un sucedáneo de la religión, 

que contenga mandamientos y dogmas que prometen la felicidad 

y que exigen obediencia. En nuestro caso, estos nuevos 

 
* Publicado el miércoles 31 de diciembre de 2014. 



150 

 

mandamientos y dogmas son los derechos humanos, considerados 

no solo como algo evidente, sino además, contra lo cual está 

prohibido disentir. 

 Como se sabe, en un principio estos derechos se 

consideraron emanados de la inherente dignidad humana, con una 

clara alusión a un Derecho Natural objetivo que entre otras cosas, 

abogaba por la igualdad esencial de todos los hombres. 

 Sin embargo, hace unos 50 años, se expandió la idea según 

la cual, estos derechos no emanan de una naturaleza objetiva, sino 

de los acuerdos, siendo por ello relativos y cambiantes. Lo 

anterior no solo ha hecho que ingresen al catálogo de “derechos” 

un cúmulo de aspiraciones bastante discutibles, sino además, que 

varios miembros de la especie humana hayan quedado excluidos 

de su protección. 

 Por otro lado, estos derechos, entendidos inicialmente 

como facultades de exigir, se están convirtiendo cada vez más en 

obligaciones de hacer o de no hacer, lo cual resulta lógico, pues 

todo derecho subjetivo conlleva la existencia de una obligación o 

deber correlativo.  

 Así, estos deberes colectivos suelen muchas veces 

depender de ciertos “derechos” que benefician a una selecta 

minoría, que de este modo impone su querer al resto, siendo un 

buen ejemplo de ello las diversas leyes y tratados contra la 

discriminación y la intolerancia. 

 En la actualidad, la génesis y evolución de estos “derechos 

–léase deberes– humanos” está entregada sobre todo a 

organismos internacionales, universales y regionales que nadie 

controla (ONU, OEA, UE, varios comités de seguimiento de 

diversos tratados y tribunales internacionales), que no toman en 

cuenta ni las situaciones particulares ni las tradiciones de los 

diferentes países. Por eso se están convirtiendo en los nuevos 

Mandamientos y Dogmas de nuestro mundo, que no admiten que 

alguien ose ir contra los mismos. 

 Estos mandamientos y dogmas pretenden así, imponerse a 

los ordenamientos jurídicos internos, saltándose muchas veces 

todos los cauces formales prestablecidos. Además, se entregan 

cada vez mayores atribuciones a los Estados para vigilar su fiel 

cumplimiento y castigar duramente su inobservancia. 



151 

 

 Y esta es una de las grandes paradojas de nuestra época: 

que los “derechos humanos” han pasado de ser una realidad 

objetiva y que permitía a sus titulares ejercerlos libremente, a 

convertirse en estrictas y cambiantes directrices para la conducta 

colectiva de los ciudadanos, que pretenden imponerse 

coactivamente. 

 

 

63. Objeción de conciencia *  

 

 Criticable, por decir lo menos, ha resultado la actitud de 

buena parte de la oposición a la iniciativa del Ministerio de Salud 

[chileno] para permitir la objeción de conciencia, tanto a personas 

naturales como jurídicas, a propósito de la ley de aborto aprobada 

hace unos meses, siguiendo en esto el dictamen del Tribunal 

Constitucional sobre el particular. De tal forma, estos críticos 

pretenden que nada ni nadie pueda oponerse a esta práctica, por 

muy controvertida que sea, al tratarse en el fondo para ellos de un 

“derecho humano”. 

 Lo anterior resulta curioso, puesto que es sabido que el 

tema del aborto produce uno de los mayores debates de nuestro 

tiempo, al punto que en muchas ocasiones, su avance ha sido fruto 

de polémicas sentencias de tribunales superiores o de exiguas 

mayorías parlamentarias, todo lo cual demuestra muy a las claras 

que no se trata para nada de una materia pacífica. De ahí que los 

que se oponen a esta práctica, al menos hayan tratado de mantener 

a salvo sus propios principios y convicciones mediante la 

objeción de conciencia. 

 Y no es para menos: por mucho que algunos consideren el 

aborto como un derecho, incluso un “derecho humano”, parece 

demasiado, es más, resulta inaceptable, que un médico tenga que 

ser violentado en sus convicciones más profundas y obligado a 

cometer lo que él considera, con fundamento biológico, un 

asesinato. Por eso resulta totalitaria una actitud que so pretexto de 

supuestos “derechos humanos” (que se insiste, en este caso 

generan una gran y fundamentada polémica), pretenda imponerse 

 
* Publicado el miércoles 18 de abril de 2018. 



152 

 

de manera avasalladora, no aceptando la más mínima crítica ni 

disidencia. Lo cual se muestra con las amenazas que usualmente 

se esgrimen contra los objetores, que van desde la pérdida de sus 

trabajos o la imposibilidad de acceder a los mismos, hasta el corte 

de los fondos en caso de ser una institución que recibe ayuda del 

Estado. 

 ¿Dónde ha quedado pues, el derecho humano fundamental 

a no verse obligado a actuar contra las convicciones más 

profundas de una persona? ¿Justifica el supuesto derecho de 

algunos la cuasi esclavitud de otros? ¿Es justo que el profesional 

de salud que de buena fe considera que el aborto es un crimen, 

tenga que ensuciarse las manos para no perder su fuente de 

trabajo, si además, es posible derivar a quien lo solicita con otro 

profesional que sí está dispuesto a hacerlo? ¿Ocurrirá lo mismo si 

se llega a aprobar la eutanasia? 

 El problema de fondo, y al cual hemos aludido varias 

veces, es que en la actualidad, el progresismo pretende imponer 

su agenda valórica amparándose en la noción de “derechos 

humanos”, que desprovistos de cualquier raigambre objetiva, hoy 

dan para todo. De esta manera, basta con asignarle este rótulo a 

cualquier pretensión, por polémica o absurda que sea, para que 

por ese solo hecho se sacralice, y se conviertan automáticamente 

en los peores herejes quienes se opongan a ella. Por eso volvemos 

a repetirlo: actualmente muchos de los “nuevos derechos 

humanos” –que poco o nada tienen que ver con la Declaración 

Universal de 1948– están siendo utilizados como verdaderos 

instrumentos de dominación, como mecanismos para imponer de 

manera totalitaria una serie de comportamientos que van desde el 

irrespeto a la vida de los más débiles, hasta anular el derecho de 

los padres para educar a sus hijos, por mencionar sólo algunas de 

las polémicas más conocidas de nuestros días. ¿Seguiremos 

pisando el palito? 

  



153 

 

64. La ventaja de ser víctima *  

 

 Nuestro mundo se ha vuelto particularmente sensible para 

ponerse de lado de los que se considera débiles (o al menos de 

algunos de ellos), esto es, de quienes a su juicio, han sido objeto 

de un maltrato injusto y que merecen reparación, en particular 

cuando se los ha invisibilizado durante largo tiempo. 

 Evidentemente, lo anterior constituye un notable avance 

moral de nuestra época, al enrostrarnos con esta preocupación por 

otros, que no podemos estar sólo anclados en nuestro propio yo, 

y que por lo mismo, nuestro horizonte tiene que ser más amplio. 

 Sin embargo, y sin dejar de reconocer este avance, como 

puede ocurrir con todo en la vida, también existe un lado 

negativo, que llevado a sus extremos, puede conducir a 

situaciones más injustas que aquellas que se pretenden combatir. 

 De hecho, uno de los principales problemas que hoy se 

perciben a este respecto, es que muchas veces existe una 

tendencia casi automática a colocarse de manera incondicional 

del lado de la supuesta víctima, sin tener en cuenta las 

circunstancias particulares del caso e incluso, cuando la víctima 

sólo tiene la apariencia de tal. Es decir, actualmente el favoritismo 

hacia este sector considerado en desventaja es tan abrumador, que 

casi ciega para comprobar si en el caso que se tiene enfrente, 

realmente se está dando una real situación de desmedro. 

 De este modo, se está dando el peligroso fenómeno en 

virtud del cual, se cataloga a ciertos grupos de antemano –para 

muchos de manera dogmática e inmodificable– de buenos y 

malos, de tal forma que la sola pertenencia a alguno de estos 

grupos ya encasilla a sus miembros –se insiste, de manera 

apriorística e inamovible– en uno u otro baremo moral. 

 Pero además, no resulta imposible que ciertos sujetos, 

pertenecientes a alguno de estos “grupos vulnerables”, se 

aprovechen de esta presunción de debilidad y pretendan obtener 

réditos injustos a costa de ella. Tentación atrayente, al permitir 

muchas veces obtener una ventaja de manera rápida y con poco 

esfuerzo. 

 
* Publicado el miércoles 10 de julio de 2019. 



154 

 

 Sin embargo, esta actitud, en que ser víctima –o al menos 

ser considerado como tal– se transforma en una ventaja (al traer 

aparejada la presunción de tener la razón), no sólo es una 

situación injusta, sino que en el fondo, acaba transformando a la 

víctima en victimario, cayendo así precisamente en aquello contra 

lo cual se dice luchar. 

 Además, lo anterior puede terminar con varios principios 

fundamentales de toda convivencia civilizada y que ha costado 

mucho alcanzar, entre otros, la presunción de inocencia o la 

necesidad de probar los hechos que se alegan. Situación peligrosa, 

que también puede dar lugar a todo tipo de abusos e injusticias. 

Incluso sería posible usar esto como arma, también de tipo 

político, pues basta con encasillar a los adversarios en el grupo de 

los abusadores, para intentar dejarlos así fuera de combate. 

 Sin embargo, además de ser una situación injusta en lo 

particular, llevada a sus extremos, esta ventaja de ser víctima 

puede a la larga terminar minando esa “presunción de razón” que 

se atribuye al “grupo vulnerable” al cual se pertenezca, echando 

por tierra el esfuerzo que se ha realizado para visibilizarlo y 

mejorar su situación, sin perjuicio de constituir un 

aprovechamiento desvergonzado de su legítimo dolor. 

 

 

65. La nueva religión de nuestro tiempo *  

 

 Si existe un tema, dentro de nuestras heterogéneas 

sociedades, en que pareciera que todos estamos de acuerdo, es en 

el de los derechos humanos. 

 En efecto, los derechos humanos se han convertido en el 

gran ideal de esta época, al punto que ya no se concibe 

prácticamente ningún área de la existencia que no deba ser 

iluminada por ellos. De este modo, los derechos humanos han 

terminado invadiéndolo todo, incluso áreas que hasta hace no 

muchos años eran consideradas absolutamente privadas y por lo 

mismo, intocables por la autoridad, al estar protegidas por estos 

mismos derechos. 

 
* Publicado el miércoles 16 de agosto de 2023. 



155 

 

 Por lo tanto, puede decirse sin temor a equivocarse, que 

los derechos humanos se han transformado en la nueva religión 

de nuestro tiempo; una religión laica, impulsada por diversos 

organismos internacionales y tutelada por el Estado, a quien se le 

exige ser su principal garante, no solo incentivando su 

cumplimiento o castigando a eventuales infractores, sino también 

previniendo posibles trasgresiones a su respecto. 

 Sin embargo, el gran problema es que más allá del 

nombre, respecto de su contenido hoy existe todo menos acuerdo. 

Por eso el catálogo de estos derechos es muy distinto en unos y 

otros sectores, al punto que conductas que para unos resultan 

esenciales, para otros constituyen un crimen, siendo tal vez el 

caso más paradigmático el del aborto. 

 Pero además, tampoco existe acuerdo respecto de sus 

titulares. Así, para algunos lo son todos los miembros de la 

especie humana sin condición alguna; para otros, varios de estos 

miembros son excluidos de su protección por diversos motivos; y 

finalmente, existen sectores que buscan extender su esfera de 

protección a entes no humanos (animales, plantas o la naturaleza 

en su conjunto), al mismo tiempo que excluyen a grupos enteros 

de seres humanos (con lo cual resulta problemático seguir 

hablando de derechos “humanos”). 

 En consecuencia, se da la paradoja que al mismo tiempo 

que los “derechos humanos” producen un efecto casi hipnótico en 

nuestras sociedades (al punto que no se concibe a nadie que pueda 

estar en contra suya), respecto de su contenido y titularidad nos 

encontramos ante una auténtica Torre de Babel. Esto pareciera 

explicar en el fondo, que cada sector los entienda desde su propia 

perspectiva, añadiéndoles en buena medida el contenido que 

considera justo y debido; perspectiva muchas veces 

diametralmente opuesta a la de otros sectores. 

 Es por eso que podría decirse que los actuales “derechos 

humanos”, que a fin de cuentas podrían ser cualquier cosa, se 

encuentran “desnucleados” de su contenido, dependiendo este de 

las concepciones de cada sector, quedando así sólo su cáscara o 

armazón. 

 En consecuencia, quien logre apoderarse de este concepto 

y lo rellene con su propio contenido, cubriéndolo así con la 



156 

 

legitimidad que aún otorgan los “derechos humanos”, obtendrá 

una enorme ventaja sobre otros grupos, al poder imponerles su 

visión del mundo en nombre de estos mismos derechos, fruto de 

haberse convertido en la nueva e incuestionable religión de 

nuestro tiempo.  

 Y es eso, precisamente, lo que está pasando hoy: que 

cierto grupo, autodenominado “progresista”, es el que al haber 

monopolizado la conformación de diversos organismos 

internacionales, pretende imponer a nivel global su ideología, 

haciéndola pasar por “derechos humanos”, los que se insiste, hoy 

pueden tener cualquier contenido. 

 

 

66. ¿Los derechos como “carta de triunfo”? *  

 

 La noción de “derechos humanos” no solo se ha 

consolidado en Occidente, sino que en la actualidad constituye 

una especie de “religión laica” a la que nadie puede oponerse, que 

lo invade todo y que busca transformar profundamente nuestra 

realidad. De esta manera, la idea es que nada quede excluido o al 

margen de estos derechos, por el bien de los ciudadanos. 

 Sin embargo, al mismo tiempo se está dando un complejo 

fenómeno: este consiste en que quienes dicen defender sus 

pretensiones bajo el paraguas de los “derechos humanos”, 

cualesquiera que estas sean, se sienten y muchas veces están bajo 

una protección mal entendida, que les otorga una cuasi 

invulnerabilidad que hace no solo que puedan atropellar 

impunemente otros derechos humanos de sus oponentes (que 

convenientemente son rebajados a derechos de menor categoría), 

sino que les otorga una peligrosa impunidad. 

 De este modo, basta que un grupo determinado diga y 

considere que está defendiendo y a la vez siendo amparado por 

ciertos “derechos humanos”, para que se sienta con un cheque en 

blanco para aplastar todo lo que se oponga a sus pretensiones, 

violando muchas veces otros derechos más valiosos de los que 

dice tutelar, al punto que ni siquiera la fuerza pública estaría en 

 
* Publicado el miércoles 28 de febrero de 2024. 



157 

 

condiciones de evitar estos atropellos, pues estaría violando sus 

“derechos humanos”. Con lo cual, el resto de la ciudadanía 

quedaría en la más completa indefensión. 

 ¿Es lo anterior correcto? ¿Basta con escudar cualquier 

pretensión en determinados “derechos humanos” para que sus 

promotores actúen en la más completa impunidad para arrasar 

todo a su paso y salir indemnes de tal empresa? 

 Claramente no, pues si bien los derechos humanos son 

universales, en estricto rigor, no otorgan una “carta de triunfo” a 

sus titulares para desconocer otros derechos, en particular si 

actúan de manera violenta, atentando contra un Estado 

democrático de derecho. O si se prefiere, por muy noble y 

necesario que sea el “derecho humano” que dice defenderse y por 

el cual se está luchando, aquí el fin no justifica los medios. 

 De hecho, debiera ser al revés: que quien actúa atentando 

injustamente contra otros derechos, tan “humanos” como los que 

dice defender, debiera perder su legitimidad al obrar de ese modo, 

pues no resulta lógico defender ciertos “derechos humanos” 

arrasando con otros “derechos humanos” tanto o más valiosos, se 

insiste, porque el fin no justifica los medios. 

 Es algo similar a lo que ocurre con la institución de la 

legítima defensa propia del Derecho penal: quien ataca injusta e 

ilegítimamente a otro ser humano inocente y que no ha motivado 

o contribuido a dicho ataque, no tiene derecho en ese momento y 

respecto del atacado, a exigir que se le respeten a su vez sus 

propios derechos. Y no lo es, porque él mismo se ha puesto 

voluntaria y libremente en una situación en que no es justo que 

pueda exigir respeto, si él mismo no respeta a su prójimo. Sería, 

como se dice en jerga jurídica, un “abuso del derecho”. Por eso, 

quien se defiende de este ataque injusto no es responsable por el 

daño que ocasione al agresor, siempre que su respuesta sea 

proporcional a la magnitud del ataque, o al menos, como la 

percibe. Y una idea similar debiera aplicarse en el tema que nos 

ocupa.  

 Lo contrario es arribar a la ley de la selva y en el fondo, 

atentar contra la base elemental (el orden mínimo que necesita 

una sociedad) que permite el disfrute de esos “derechos humanos” 

que se dice estar defendiendo. 



158 

 

67. Los censores del mundo *  

 

 Si se miran con atención los hechos de violencia que se 

han registrado en nuestro país [Chile] desde hace ya varios años, 

pero en particular desde octubre pasado, sus devastadoras 

secuelas, su mantención e incluso recrudecimiento en algunos 

sectores y, en particular, la imposibilidad del Estado y de sus 

autoridades para restablecer –y eventualmente mantener– el 

orden público, se puede apreciar que la gran piedra de tope para 

solucionar este problema han sido los actuales “derechos 

humanos”. 

 En efecto, los actuales “derechos humanos” han estado en 

el meollo de nuestra presente crisis político-social (y ahora 

económica) desde dos perspectivas complementarias: primero, 

legitimando en buena medida los hechos de violencia que nos 

aquejan hasta hoy; y segundo, impidiendo que la fuerza pública 

pueda restablecer el orden y la paz social, imprescindibles para 

cualquier convivencia democrática y Estado de Derecho. 

 Respecto de la violencia, ella ha sido ampliamente 

justificada por los actuales “derechos humanos”, al considerarla 

legítima, en atención a exigir o a defender ciertos derechos que se 

consideran fundamentales; tanto, que incluso se mira con buenos 

ojos a quienes usan la violencia para luchar por ellos. 

 En cuanto a la verdadera neutralización de la fuerza 

pública que hoy nos aqueja, los actuales “derechos humanos” 

consideran que quienes participan en estas manifestaciones 

violentas, por el hecho de estar defendiendo estos derechos, se 

encuentran escudados por ellos, de tal forma que cualquier 

respuesta que se dé a su agresión, es considerada ilegítima y será 

duramente sancionada, como de hecho ha ocurrido 

frecuentemente. 

 Sin embargo, los actuales “derechos humanos” no toman 

en cuenta para nada los derechos de quienes sufren graves daños 

en su persona o bienes, como consecuencia de estas protestas 

violentas que han sido sacralizadas en su nombre: el resto de la 

población y las fuerzas de orden del país. Al parecer, estos últimos 

 
* Publicado el miércoles 05 de agosto de 2020. 



159 

 

no tendrían importancia desde la perspectiva de los actuales 

“derechos humanos”, debiendo plegarse sumisamente a sus 

exigencias. Con lo cual, ya no seríamos todos iguales, pues los 

actuales “derechos humanos” protegen solamente a ciertos 

grupos, aquellos que están de su lado, evidentemente. 

 Ahora bien, ¿cómo se ha llegado a una situación 

semejante? En parte, ello se debe a la conquista y al auténtico 

monopolio que se ha producido en la composición de los 

organismos internacionales encargados de determinar cuáles son 

estos derechos y quiénes los cumplen o no. De esta manera, lo 

que surgió como un gran avance en el proceso civilizador de la 

humanidad (cuya acta de nacimiento fue la Declaración Universal 

de Derechos Humanos de 1948), hoy se encuentra completamente 

ideologizado por la izquierda más radical, que paso a paso, ha 

vaciado a los verdaderos derechos humanos de su genuino 

sentido, y los ha reemplazado por los actuales “derechos 

humanos”, usándolos como dóciles instrumentos para sus propios 

fines, usufructuando del prestigio que aún mantienen.  

 Todo lo cual muestra el enorme poder que conlleva 

haberse erigido en una especie de “censor internacional”, que 

determina a su arbitrio qué es correcto e incorrecto a nivel global 

y quiénes se encuentran en el lado adecuado de esta visión. 

 

 

68. Una verdad oficial *  

 

 El reciente y aún no terminado debate producido con 

motivo de las diferentes opiniones que suscita el Museo de la 

Memoria (en realidad y por desgracia, varios otros temas podrían 

haber dado origen a esta disputa), muestra que a pesar que se 

señala con orgullo que vivimos en un mundo mucho más libre que 

el de nuestros antepasados, al punto que casi nos horrorizamos 

por prácticas de antaño, los hechos muestran exactamente lo 

contrario: que estamos asistiendo a una paulatina imposición de 

una “verdad oficial” contra la cual está prohibido disentir, incluso 

en aspectos mínimos o casi triviales. 

 
* Publicado el miércoles 22 de agosto de 2018. 



160 

 

 En efecto, actualmente existen sectores que quieren 

imponer a como dé lugar, “su” visión de la historia, “su” visión 

de los derechos humanos, “su” visión de la familia, “su” visión de 

la vida y un largo etcétera. De manera preocupante, en todos estos 

temas estamos asistiendo a una actitud cada vez más intransigente 

de quienes defienden lo “políticamente correcto”, al punto que el 

debate se va haciendo cada vez más difícil, cuando no imposible, 

no en atención a argumentos y demostraciones, sino como 

resultado de amenazas, boicots, agresiones e incluso leyes que 

castigan severamente el pecado de pensar diferente. 

 Y la excusa suele ser que con tales o cuales opiniones, 

argumentos o puntos de vista “políticamente incorrectos”, se 

ofende o hieren los sentimientos de determinados grupos o 

personas, con lo cual, para no pasarlos a llevar, se obliga a callar. 

El movimiento ha crecido exponencialmente y en la actualidad, 

se está haciendo cada vez más común incluso criticar por este 

mismo motivo situaciones del pasado, a veces lejano, aplicándole 

criterios del presente; como por ejemplo, cuando hace poco en 

Estados Unidos, se revocó un premio dado hace años a una 

escritora ya fallecida, en atención a que algunos pasajes de sus 

escritos son hoy considerados racistas. 

 El problema, como resulta obvio, es que es casi imposible 

que lo que alguien piense u opine no pueda de alguna manera 

ofender o desagradar a otros, por la sencilla razón que todos 

somos diferentes y tenemos derecho a pensar distinto. Sin 

embargo, los conceptos de discriminación e intolerancia hoy 

campean a sus anchas, cual inquisidores, para defender lo 

“políticamente correcto”, buscando dejar fuera de combate a 

quien se salga de los márgenes de lo que se nos está permitiendo 

pensar u opinar. 

 Sin embargo, con este modo de proceder, la atmósfera de 

nuestras sociedades se va tornando cada vez más irrespirable, 

pues se hace casi imposible no salirse del “cuadrilátero de lo 

permitido”. Además, con semejante actitud, la misma democracia 

se va haciendo una farsa, pese a que se la considera una de las 

mayores conquistas de nuestro tiempo en pro de la libertad y la 

tolerancia. Y es incompatible con esta intransigencia, se insiste, 

porque es precisamente el libre juego de las opiniones y 



161 

 

concepciones diferentes lo que fundamenta y da su razón de ser a 

la misma democracia, ya que si se impone una verdad oficial 

contra la cual está prohibido disentir, ¿entre qué verdaderas 

alternativas podríamos elegir realmente? 

 Por eso, no hay nada más perjudicial para una sociedad, 

que un sector de la misma pretenda encerrar, mutilar o ahogar la 

verdad, pues tanto para las personas como para las sociedades, 

sólo la verdad, la auténtica verdad, aunque incomode, nos hace 

realmente libres. 

 

 

69. En nombre de los “derechos humanos” *  

 

 Actualmente asistimos a lo que parece ser una abierta 

contradicción: por un lado, todos creemos y somos fervientes 

defensores de los derechos humanos –al constatar su sentido 

común y utilidad– y al mismo tiempo, muchas veces nos vemos 

empujados, cuando no coaccionados, a actuar de manera contraria 

a nuestras convicciones más profundas (o las más de las veces, a 

no actuar de acuerdo a ellas), curiosamente, también en nombre 

de estos mismos derechos humanos. ¿Cómo es esto posible? 

 En efecto, realidades tan cruciales y vitales, tanto para la 

propia persona como para cualquier sociedad democrática, como 

son la objeción de conciencia y la libertad de expresión se están 

viendo cada vez más amenazadas y cercenadas en nombre de los 

“derechos humanos”. Basta ver lo que está ocurriendo hoy con el 

proyecto de ley de aborto, que restringe cada vez más la objeción 

de conciencia de quienes se oponen a él por considerarlo un 

crimen, o con la creciente presión de lobby LGBTI (se siguen 

agregando letras…), contra el cual, se pretende que ni siquiera se 

pueda pestañear. Y todo, se insiste, en nombre de los “derechos 

humanos”. ¿Cómo hemos llegado a esto? 

 La respuesta es mucho más imple de lo que parece: 

desprovistos de todo referente objetivo (en el fondo, de una ley 

natural), los “derechos humanos” hoy son –y mañana serán– 

cualquier cosa. Se equivocan quienes creen que los “derechos 

 
* Publicado el miércoles 23 de octubre de 2013. 



162 

 

humanos” que hoy defiende el establisment de lo políticamente 

correcto son los derechos consagrados por la Declaración 

Universal de 1948. 

 De esta manera, los “derechos humanos” han sido 

asaltados por las ideologías de turno. Y entre otras, en ellos hoy 

campean a sus anchas la ideología de género (sobre todo por 

medio de los llamados “derechos sexuales y reproductivos”) y –

al servirles como instrumento para imponerse– las ideas de no 

discriminación y de tolerancia. Así, se han convertido en el 

contenido esencial de los actuales “derechos humanos”, más aún, 

en el centro de tablero de todos los restantes derechos, cambiando 

completamente su jerarquía (primando incluso sobre el derecho a 

la vida o la libertad de conciencia) y también el modo normal de 

entenderlos, a fin de hacerlos tributarios para su causa. 

 De esta manera, los derechos sexuales y reproductivos, 

como punta de lanza de la ideología de género y la no 

discriminación (puesto que todo lo que se oponga a dicha 

ideología es considerado discriminatorio), se están convirtiendo 

en las tenazas que pretenden sojuzgar a nuestras sociedades, a fin 

no sólo que toleremos su particular modo de pensar y de actuar 

(de ahí la mencionada anulación de la objeción de conciencia), 

sino que de manera más profunda, nos convirtamos en dóciles 

seguidores, cuando no en convencidos activistas de su causa. 

 Y todo esto se realiza en nombre de los nuevos “derechos 

humanos”, que al ser revestidos con esta etiqueta, adquieren una 

preferencia absoluta para imponerse ante todo y sobre todos (en 

efecto: ¿quién podría ser tan desalmado para oponerse a los 

“derechos humanos”?), pretendiendo así adquirir un dogmatismo, 

legitimidad e irresistibilidad (perdón por el neologismo) dignos 

de un Estado totalitario. Pero esta vez, con la peligrosa agravante 

de hacerse en nombre de estos “derechos humanos”. 

 

  



163 

 

70. Amordazando al continente * 

 

 Recientemente, la OEA ha llamado a aprobar la 

“Convención Interamericana Contra Toda Forma de 

Discriminación e Intolerancia”. Sin embargo, son tan amplios sus 

términos y tan invasivas sus facultades fiscalizadoras, que 

equivale al fin de las libertades esenciales para cualquier 

democracia. 

 Su objetivo es erradicar de forma “total e incondicional” 

toda forma de discriminación e intolerancia por razones de 

“nacionalidad, edad, sexo, orientación sexual, identidad y 

expresión de género, idioma, religión, identidad cultural, 

opiniones políticas o de cualquier otra naturaleza, origen social, 

posición socioeconómica, nivel de educación, condición 

migratoria, de refugiado, repatriado, apátrida o desplazado 

interno, discapacidad, característica genética, condición de salud 

mental o física, incluyendo infectocontagiosa, psíquica 

incapacitante o cualquier otra” (Art. 1.2).  

 Se establece que “Discriminación es cualquier distinción, 

exclusión, restricción o preferencia, en cualquier ámbito público 

o privado, que tenga el objetivo o el efecto de anular o limitar el 

reconocimiento, goce o ejercicio, en condiciones de igualdad, de 

uno o más derechos humanos o libertades fundamentales” (Art. 

1.1); e “Intolerancia es el acto o conjunto de actos o 

manifestaciones que expresan el irrespeto, rechazo o desprecio” 

(Art 1.5). Con todo, se trata de “conceptos democráticos 

dinámicos” (Preámbulo). 

 Para proteger a “individuos o grupos”, busca fiscalizar 

“cualquier ámbito de la vida pública o privada” (Art. 2), incluso 

de la “discriminación indirecta”, es decir, “cuando una 

disposición, un criterio o una práctica, aparentemente neutro es 

susceptible de implicar una desventaja particular para las 

personas que pertenecen a un grupo específico, o los pone en 

desventaja” (Art. 1.2). 

 También pretende monitorear las publicaciones por 

Internet (Art. 4) y entre otras, las áreas de educación, capacitación 

 
* Publicado el miércoles 23 de octubre de 2013. 



164 

 

y salud (Art. 7), e investigar “la naturaleza, causas y 

manifestaciones de la discriminación e intolerancia” (Art. 12), 

designando una institución nacional (Art. 13) y un “Comité 

Interamericano” (Art. 15) que monitoreen el cumplimiento de la 

Convención, a fin que toda actividad discriminatoria o intolerante 

sea prevenida, eliminada, prohibida y sancionada (Art. 4) 

mediante reparaciones civiles y penales (Art. 10). 

 Además, el Estado debe “derogar o modificar toda 

legislación que constituya o dé lugar a discriminación e 

intolerancia” (Art. 7), para ponerse a tono con los derechos 

“consagrados en los instrumentos internacionales y regionales 

aplicables y en la jurisprudencia de las cortes internacionales y 

regionales de derechos humanos” (Art. 4), siendo competentes 

para los posibles reclamos tanto la Comisión como la Corte 

Interamericana de Derechos Humanos (Art. 15). 

 ¿Quedará espacio para disentir de los dogmas que quieren 

imponer los nuevos sacerdotes de la tolerancia? 

 

 

71. Humillados y ofendidos *  

 

 Actualmente vivimos en una sociedad bastante curiosa. 

Ello, pues pese a ser una “sociedad” (que como tal depende y se 

justifica por la interacción y colaboración mutua para satisfacer 

todo tipo de necesidades, y de manera más profunda, para poder 

desplegarse como seres humanos), resulta cada vez más difícil 

interactuar entre nosotros mismos. 

 En efecto, en los últimos años se ha generado una 

hipersensibilidad que hace que prácticamente cualquier cosa que 

se diga o comente pueda ofender a alguien, sean personas o 

grupos, que por razones muchas veces difíciles de percibir y muy 

discutibles, se sienten pasados a llevar por prácticamente 

cualquier cosa. Y esto no puede menos que afectar las relaciones 

intersubjetivas esenciales para el despliegue de toda sociedad 

humana. 

 
* Publicado el miércoles 11 de octubre de 2023. 



165 

 

 De este modo, todos nos encontramos rodeados de 

potenciales humillados y ofendidos por casi cualquier cosa que 

digamos o hagamos, y no solo, como sería admisible, cuando ha 

existido una consciente mala intención, sino incluso si se ha 

hecho de buena fe y hasta por casualidad. De esta manera, 

estamos viviendo en una especie de campo minado, en que cada 

vez es más difícil no dar un paso en falso. 

 El problema es que con esta hipersensibilidad resulta casi 

imposible el debate en cualquier área, pues hoy por hoy, el solo 

hecho de tener opiniones diferentes a las de otros es considerado 

muchas veces una ofensa, cuando no un acto de intolerancia, de 

discriminación y hasta un discurso de odio. Con la agravante de 

que esta hipersensibilidad va incrementándose con el correr del 

tiempo, y ya resulta frecuente que se juzgue con criterios del 

presente acciones acaecidas hace mucho tiempo, no solo cuando 

no existía esta actual irritabilidad, sino incluso cuando resultaba 

imposible vaticinar nuestra presente situación. 

 De esta manera, muchos van autocensurándose, temiendo 

posibles consecuencias y represalias, actuales o futuras, 

prácticamente por cualquier cosa que se diga o se haga. Todo lo 

cual no puede ser más contrario y nefasto para la libertad de 

conciencia y de expresión, así como para una sociedad 

verdaderamente democrática. 

 Se va imponiendo así de manera silenciosa pero muy 

efectiva una verdad única, impulsada en buena medida por los 

medios de comunicación y protegida por el poder del Estado, 

contra la cual resulta cada vez más difícil oponerse, siempre en 

nombre de determinados “derechos humanos” de quienes se 

sienten humillados y ofendidos. De ahí que la protección del 

Estado a este respecto resulte esencial para haber llegado a 

nuestra situación presente, lo cual nos va acercando palmo a 

palmo a un régimen totalitario. 

 Por eso resultan tan curiosas y hasta cínicas nuestras 

actuales sociedades: porque al mismo tiempo que se enarbolan 

hasta la saciedad valores tales como la democracia, la tolerancia 

o la libertad, al mismo tiempo y de manera más o menos 

subrepticia, se va mermando de manera creciente el campo de lo 

opinable e incluso para algunos, de lo que se puede legítimamente 



166 

 

pensar. O si se prefiere, los nuevos derechos de los que se sienten 

humillados y ofendidos se superponen a otros derechos tan 

fundamentales para la democracia como la libertad de 

pensamiento, de expresión y de información. 

 ¿Estaremos viviendo realmente en una verdadera 

democracia, dado el entorno cada vez más hostil que nos rodea? 

 

 

72. Por sus propios méritos *  

 

 La llamada “ola feminista” sigue ocupando un lugar 

destacado en la actualidad nacional e internacional, aunque ya 

comienzan a escucharse voces disidentes o al menos, 

suavizadoras de su discurso, que por lo demás, se ha ido haciendo 

cada vez más radical. 

 En realidad, es una lástima que una aspiración tan lógica 

como el igual trato para hombres y mujeres en aquellas materias 

que no ameritan una reglamentación distinta (como la 

maternidad, por ejemplo), esté siendo aprovechada por diversos 

sectores para introducir la cizaña en nuestras sociedades, al hacer 

un planteamiento que divide al mundo entre buenos y malos, entre 

amigos y enemigos.  

 Como hemos dicho otras veces, es la vieja dialéctica 

marxista, que en vez de incentivar la unión y la colaboración 

mutua, siembra la división, la discordia y la desconfianza, de lo 

cual nada bueno puede surgir. Lo anterior, gracias a las nociones 

de discriminación y de intolerancia, al punto que casi cualquier 

conducta puede ser incluida dentro de estas categorías. 

 Pero a nuestro juicio, surgen al menos tres problemas fruto 

de este planteamiento. El primero, es que si se lleva al extremo, 

se produce una “discriminación positiva”, al exigir, por ejemplo, 

cupos iguales para ambos sexos en diversos trabajos, aun cuando 

existan muchos más hombres o mujeres para el mismo. Lo 

anterior es injusto además, porque muchas veces no existen las 

mismas capacidades ni conocimientos en la mayoría de los 

miembros de uno u otro sexo para una labor determinada, y se 

 
* Publicado el miércoles 13 de junio de 2018. 



167 

 

discrimina a personas del otro sexo, pese a estar más capacitadas, 

a fin de lograr la paridad ordenada. Y esto no sólo atenta contra la 

igualdad ante la ley, sino también, genera un servicio de menor 

calidad para los usuarios. 

 El segundo problema es que con una mentalidad como 

esta, todo lo que no satisfaga las aspiraciones de este movimiento, 

por nimias o incluso absurdas que sean, es considerado 

automáticamente como discriminatorio e intolerante, fruto de este 

lamentable clima de discordia tan nefasto al que se hacía 

referencia. De esta manera, no es difícil que muchos de los 

supuestos discriminados pasen a ser discriminadores, obteniendo 

–al más puro estilo de “Animal Farm”– los mismos privilegios 

que tanto criticaban en sus rivales. Incluso, para evitarse 

problemas, lo anterior podría hacer que en muchos lugares, 

sencillamente, no se contraten mujeres, a menos que sean 

obligados por leyes de cuota. 

 Finalmente y como tercer problema, en no pocos casos, 

considerarse discriminado puede generar la idea de ser acreedor 

de un trato especial y preferente, lo cual puede atentar contra la 

iniciativa y el esfuerzo que surgirían al no partir de esta premisa. 

Por eso, en lo personal, creo que la gran “receta” para superar las 

desigualdades es el propio esfuerzo de las mujeres. Como 

ejemplo, en el área de la educación superior hace ya varios años 

que la mayoría de los estudiantes son mujeres y además, por regla 

muy general, resultan ser más maduras, esforzadas y estudiosas 

que los varones. No pasará mucho tiempo para que por sus 

propios méritos y no por favoritismos forzados, lleguen a los 

mismos puestos de los hombres que tanto ansían; o si se prefiere, 

la igualdad de trato no será fruto de la introducción de la discordia 

y la desconfianza, sino del esfuerzo y de una auténtica igualdad 

ante la ley. 

 

  



168 

 

73. Discursos de odio *  

 

 Está siendo cada vez más común en nuestros días que el 

debate referido a diversas materias, al menos opinables (cuando 

no abiertamente criticables), se vea severamente restringido o 

incluso anulado, en atención a que uno de los bandos en pugna 

considera que las posturas contrarias a la suya lo ofende de 

manera intolerable. 

 De esta manera, se ha creado la figura del “discurso de 

odio” o de “incitación al odio”, para referirse a ciertos modos de 

pensar que en atención a su punto de vista, es considerado 

inaceptable por sus adversarios, al punto que ni siquiera debiera 

ser admitido como posibilidad de expresión, amenazándose a 

quienes osen incursionar por sus caminos con las penas del 

mismísimo infierno. 

 Es así como gracias a esta estrategia, el campo de lo 

debatible ha ido restringiéndose notablemente, existiendo en 

consecuencia, un sinfín de ámbitos intocables, por decirlo de 

algún modo, es los cuales pretende imponerse cual auténtico 

dogma, una determinada visión de las cosas, como si se tratara de 

una verdad evidente, demostrada más allá de toda duda y 

cuasieterna. Con la agravante que este campo intocable crece día 

a día. 

 Por tanto, cada vez hay menos materias respecto de las 

cuales es posible intercambiar opiniones de manera libre y 

espontánea, pues basta que alguna de ellas –no importa cuál– sea 

considerada como una manifestación de “odio” para que quede 

excluida del debate. 

 Ahora bien, al margen del hecho que estas posturas así 

sacralizadas pueden, como casi cualquier opinión humana, no 

estar en lo correcto, es usual que la calificación de “odio” se base 

sobre todo en el sentimiento de ofensa que señalan experimentar 

quienes no comparten las opiniones así calificadas, más que en 

los argumentos de fondo de las posturas en juego. Con lo cual se 

traslada peligrosamente el centro de gravedad desde la 

objetividad de los argumentos en pugna a la subjetividad de 

 
* Publicado el miércoles 17 de abril de 2019. 



169 

 

quienes los esgrimen. Sin embargo, lo anterior puede terminar 

incluso haciendo inviable el diálogo, pues es casi imposible que 

alguien no se sienta pasado a llevar por opiniones contrarias a la 

suya. Todo lo cual se puede terminar afectando incluso al mismo 

debate democrático, de seguirse por este camino. 

 Pero además, no deja de resultar curioso –y en realidad, 

abiertamente contradictorio– que muchos de quienes acusan ser 

víctimas de “discursos de odio”, tengan una actitud respecto de 

quienes no piensan como ellos, absolutamente agresiva e 

intolerante, situación que se agrava sobremanera al ir, en no pocas 

ocasiones, acompañada de todo tipo de amenazas y 

amedrentamientos. Con lo cual, se pretende acallar de plano estas 

posturas “inaceptables”, reduciéndose artificiosamente el debate 

e imponiéndose en buena medida por la fuerza las convicciones 

consideradas “correctas” –elevadas a la categoría de “verdad 

oficial”–, generándose así un “diálogo” condicionado, mutilado, 

que ha dejado en el fondo de ser tal. 

 Finalmente y de manera más palpable, si muchos de 

quienes dicen ser víctimas de “discursos de odio”, actúan de una 

forma cada vez más amenazante y agresiva, ¿quiénes son los que 

realmente están actuando con odio en este debate? 

 

 

74. El fin de la democracia II * 

 

 En nuestro último artículo, hacíamos alusión a algunos de 

los graves peligros que significaría para nuestra democracia, la 

aprobación del proyecto de ley de no discriminación. Siendo un 

tema de la máxima trascendencia, creemos imprescindible insistir 

sobre el mismo. 

 El aludido proyecto pretende introducir una especie de 

Recurso de Protección paralelo para quienquiera que se sienta 

discriminado arbitrariamente por un cúmulo de causales 

sumamente amplias (raza, credo, orientación sexual, etnia, etc.), 

 
* Publicado el miércoles 22 de junio de 2011. La anterior columna a la que 

alude (que no se incluye aquí) lleva el mismo título, y fue publicada el 

miércoles 08 de junio de 2011. 



170 

 

con motivo de alguna acción u omisión que se oponga a cualquier 

norma de nuestro ordenamiento jurídico y a los tratados 

internacionales vigentes. En suma: casi por cualquier cosa. 

 Lo anterior llevaría a una peligrosa y malsana 

judicialización de la convivencia, porque la amplísima gama de 

normas jurídicas que cabe invocar podrían interpretarse con 

extrema subjetividad y tremenda susceptibilidad, introduciéndose 

un peligroso e incontrolable factor de conflicto social. Con lo 

cual, habrá que pensarlo mil veces antes de hacer cualquier 

declaración, comentario, sugerencia, opinión u omisión (situación 

esta última que resulta casi ilimitada), puesto que el número de 

demandas y reyertas podrían no tener límites. Y como si fuera 

poco, las sanciones establecidas resultan absolutamente 

draconianas. 

 En suma, cualquiera podría convertirse en inquisidor de 

otro por sus simples opiniones. No será muy difícil, así las cosas, 

que surjan “censores” de lo políticamente correcto, prestos a 

demandar a cualquiera que se oponga a sus intereses, por 

discutibles o minoritarios que sean, produciéndose una verdadera 

política del terror, en que los más fuertes terminen amedrentando 

a los más débiles, destruyendo el clima de sana tolerancia que 

resulta imprescindible para una auténtica democracia. 

 Pero además, el propio debate político se tornaría 

imposible, pues aun cuando los parlamentarios gocen de 

inmunidad por sus dichos en sala o en las comisiones que 

integran, ello no se extiende a lo que digan fuera del Congreso. Si 

cualquiera puede ser condenado por cualquier cosa, manifestar 

una simple opinión sobre lo que sea (por ejemplo, en la campaña 

o en una entrevista) puede ser constitutivo de “discriminación”, 

con lo que los “censores” que surjan podrían llegar a tener el 

sartén por el mango en lo que se refiere a qué se puede debatir y 

qué no. La política terminaría dependiendo así de pequeños 

grupos organizados y no del querer de la mayoría. 

 Todo lo anterior, sin perjuicio que en caso de no quedar 

contentos con lo que se falle, los “censores” puedan acudir a 

tribunales internacionales, con lo que a la postre, no sólo 

perderíamos nuestra capacidad de pensar diferente y de 

expresarlo, sino también nuestra soberanía. Así las cosas, ¿para 



171 

 

qué seguir con las instituciones democráticas, si nuestra libertad 

se habría perdido totalmente? 

 

 

75. Un “Gran Hermano” omnipresente * 

 

 El conocido refrán “la realidad siempre supera a la 

ficción” parece más actual que nunca, a la luz de varios 

acontecimientos sorprendentes, impensables hace pocos años. Y 

dentro de ellos, uno de los más inquietantes es la constante 

reducción del ámbito privado de las personas, es decir, de esa 

esfera de intimidad (aunque se comparta con otros) en la cual se 

puede pensar y decir lo que se quiera, en vista de la libertad de 

conciencia y de opinión. 

 En efecto, en la actualidad estamos asistiendo a una cada 

vez más peligrosa y totalitaria vigilancia de un cúmulo de 

acciones respecto de las cuales antes nos sentíamos 

razonablemente a salvo, no tanto de miradas (puesto que como se 

ha dicho, en varios casos son conductas que se comparten con 

otros), sino de eventuales consecuencias nefastas derivadas de las 

mismas, aunque no haya existido el ánimo ni en muchos casos la 

conciencia de estar haciendo algo malo o indebido e incluso, 

producto de acciones realizadas con la mejor de las intenciones o 

en un ambiente de broma o simple esparcimiento. 

 Nos referimos a la creciente amenaza de ser acusados de 

discriminadores o intolerantes por casi cualquier palabra, obra u 

omisión que se realice (hasta ahora, sólo los pensamientos se 

salvan de esta inquisición), sin importar el contexto, las 

intenciones o la oportunidad en que se realicen. De esta manera, 

hasta el gesto más inocente o incluso inconsciente puede ser 

duramente sancionado por ofender a alguien, fruto de un catálogo 

de conductas “políticamente incorrectas” que no hace más que 

crecer exponencialmente, al punto de no saber a ciencia cierta por 

cuáles conductas podríamos ser reprochados mañana. 

 Y por supuesto, la excusa de siempre es que con estas casi 

impredecibles conductas, se están violando ciertos “derechos 

 
* Publicado el miércoles 25 de julio de 2018. 



172 

 

humanos” de tal o cual persona o grupo, casi como si se tratara de 

una responsabilidad objetiva, en que lo único importante es la 

conducta realizada (sin consideración alguna de la intención), y 

la potencial ofensa que ella ocasiona (donde al contrario, la 

subjetividad del ofendido es primordial). Por eso, hay que tener 

mucho cuidado respecto de lo que se habla, escribe o hace, pues 

en un ambiente cada vez más susceptible por no ir contra lo 

“políticamente correcto”, es casi imposible no “pisar callos”, 

como se dice. 

 En realidad, esta mentalidad viene de ya viejos eventos 

internacionales (como la II Conferencia Mundial de Derechos 

Humanos, realizada en Viena en 1993), que consideraban que en 

atención a la importancia de estos derechos, ellos no sólo debían 

impregnar todas las esferas de la vida, incluida la privada, sino 

que precisamente por dicha importancia, legitimaban un sistema 

de vigilancia mutua entre los Estados para su puesta en práctica.  

 Sin embargo, con el correr del tiempo se pretende pasar 

desde esta vigilancia internacional a la vigilancia entre los propios 

ciudadanos, convirtiendo a unos en guardianes y censores de 

otros. Esto, unido a las redes sociales y a la creciente 

intercomunicación (la famosa “aldea global”), está haciendo que 

en definitiva, todos podamos ser vigilantes de y vigilados por 

todos, a fin que nadie ose decir o hacer algo contra los actuales 

“derechos humanos”, creando algo así como un “Gran Hermano” 

omnipresente, que lejos de permitir y garantizar la libertad que 

prometen estos derechos, termina asfixiándola en su nombre. 

 

 

76. ¿El totalitarismo que viene? *  

 

 La Asamblea Parlamentaria del Consejo de Europa, con 

sede en Estrasburgo, rechazó recientemente –si bien por un 

estrecho margen– el llamado “Informe McCafferty” (en alusión a 

la diputada laborista autora del mismo), una propuesta que al más 

puro estilo orwelliano, pretendía negar el derecho a la objeción de 

conciencia por razones religiosas, morales o filosóficas, para el 

 
* Publicado el miércoles 13 de octubre de 2010. 



173 

 

personal médico y sanitario, además de las instituciones de salud, 

en caso de ser requeridos para realizar abortos provocados o 

colaborar con los mismos. Por supuesto, dicha iniciativa contaba 

con la bendición de varios organismos internacionales “pro 

derechos humanos”.  

 No sólo eso: de acuerdo a esta iniciativa, se pretendía 

también que los objetores fueran prácticamente linchados, 

integrándolos a “listas negras” públicas y excluyéndolos de sus 

trabajos; en suma, provocar una persecución y muerte profesional 

por defender sus convicciones, consideradas por el referido 

informe como “caprichosas”.  

 Afortunadamente, primó la cordura –al menos por ahora–

, y el aludido organismo aprobó la Resolución 1763, titulada 

“Derecho a la objeción de conciencia en la atención médica”, que 

defiende “el derecho a la objeción de consciencia en el ámbito de 

los cuidados médicos legítimos”, agregando también que 

“Ninguna persona, hospital o institución será coaccionada, 

considerada civilmente responsable o discriminada debido a su 

rechazo a realizar, autorizar, participar o asistir en la práctica de 

un aborto, eutanasia o cualquier otro acto que cause la muerte de 

un feto humano o un embrión, por cualquier razón”.  

 En suma, lo que se pretendía era imponer un pensamiento 

único, incluso por la fuerza, elevado a la categoría de verdad 

oficial o dogma, atentando contra una de las libertades más 

fundamentales del ser humano: su conciencia. Y eso que la 

libertad de conciencia ha sido precisamente una de las banderas 

de lucha que tradicionalmente han invocado los sectores 

autodenominados “progresistas”, a fin de hacerse un espacio en 

una sociedad que estimaban “opresora”.  

 Sin embargo, parece que una vez alcanzado cierto nivel de 

influencia, estos sectores pretenden imponer por cualquier medio 

su forma de pensar y actuar, olvidando esa misma tolerancia que 

reclamaban en su momento. Con lo que pareciera que la 

tolerancia y la objeción de conciencia eran aceptables sólo para 

lo “políticamente correcto” y la excusa para imponer un 

pensamiento único.  

 Por eso, y parafraseando nuevamente a Orwell, parece que 

quienes antes se autoconsideraban víctimas, apenas llegados al 



174 

 

poder, no dudan en emplear mecanismos de opresión peores que 

sus supuestos verdugos. 

 Es por eso que no podemos dejarnos atropellar por un 

nuevo totalitarismo que pretende imponerse a nivel global de 

forma despiadada. De nosotros depende. 

 

 

  



175 

 

CAPÍTULO VII 

 

LOS DERECHOS HUMANOS  

Y EL CRECIENTE PAPEL DEL ESTADO  

EN SU IMPLEMENTACIÓN 
 

 

Presentación 

 

 Junto al anterior, este capítulo (al cual se encuentra muy 

relacionado) constituye, creemos, la parte más original de la 

presente obra. E igualmente, ha sido una conclusión a la cual ha 

costado trabajo llegar. 

 Pero las conclusiones están ahí, de forma independiente a 

lo que se quiera o crea. Y todas las materias vistas hasta ahora 

conducen a ella. 

 En efecto: si los Estados se han comprometido libre y 

soberanamente a proteger los derechos humanos de origen 

internacional, resulta lógico que coloquen todos los medios de 

que dispongan para alcanzar dicho fin. Con todo, no resultaría tan 

problemática esta situación, si el contenido de estos derechos 

fuera evidente y demostrable, porque podría corroborarse su 

justicia y su legitimidad. 

 Sin embargo, puesto que en la actualidad se carece de un 

fundamento objetivo a su respecto, primero se acudió al consenso 

para establecer qué se consideraría como “derechos humanos”, al 

menos por un tiempo, puesto que es común que en el Derecho, las 

cosas se deshagan del mismo modo en que se hacen. 

 Aquí la creciente intervención del Estado tampoco parece 

una situación tan mala (al menos en uno democrático de verdad), 

pues a fin de cuentas, debiera haberse comprometido a 

obligaciones razonables y además, ellas no podrían oponerse a su 

orden constitucional, pues al suscribir un tratado de derechos 

humanos, este debe pasar el test de constitucionalidad. 

 El real problema se produce, a nuestro juicio, por la 

completa modificación que hoy han sufrido los derechos 

humanos respecto de los consensos iniciales que les dieron vida, 



176 

 

al haber sido sustituido por el querer de los miembros que 

integran los órganos internacionales de protección. Lo anterior se 

ve facilitado en razón de las dúctiles reglas de interpretación que 

utilizan, fruto de las características del Sistema Interamericano y 

por la total falta de control que existe sobre su actividad. Todo lo 

cual se agrava, debido a que estos organismos consideran que 

están premunidos de una especie de criterio de autoridad, al ser 

una suerte de delegados de esos acuerdos iniciales,cosa que en la 

actualidad, evidentemente no son. 

 De esta manera, la evolución que han tenido los actuales 

derechos humanos, al menos dentro del Sistema Interamericano, 

hace que no resulte posible saber a ciencia cierta a qué se 

obligaron los Estados. Por eso ya no puede seguir hablándose con 

propiedad de un Derecho “convencional” a este respecto, sino 

determinado por la discrecionalidad de sus órganos guardianes. 

 De ahí que este primitivo origen consensual o 

convencional de los derechos humanos a nivel internacional 

emanado de los Estados, haya devenido en una actividad cada vez 

más cupular y falta de control, que pese a ello, pretende 

representar estos primitivos consensos y en el fondo, el querer de 

la comunidad internacional en esta parte del Globo, lo que –se 

insiste– evidentemente no es así. 

 Por tanto, los derechos humanos hoy se han transformado 

en una especie de caballo de Troya, que permiten que su carcaza 

o molde pueda albergar los más variados contenidos, al estar 

desprovistos de un fundamento objetivo y depender de manera 

creciente del mero querer de los órganos guardianes de 

protección. Así entonces, los actuales derechos humanos se han 

convertido en el vehículo perfecto para imponer la ideología (no 

importa cuál) de quienes integran estos órganos, premunida de 

una fuerza notable, en atención al prestigio y legitimidad a priori 

de la cual todavía goza el concepto “derechos humanos”. De 

hecho, a tanto llega este fenómeno, que todo lo que “tocan” los 

actuales derechos humanos, prácticamente acaba siendo 

expulsado del ámbito de lo debatible y pretende acabar 

imponiéndose como un dogma, según se ha mencionado. 

 Con todo, esta imposición requiere de algo más, pues no 

le basta con lo razonable que pueda ser su contenido. En realidad 



177 

 

es al revés: dado el politeísmo valórico que nos invade no solo 

resulta cada vez más difícil saber quién tiene razón sobre dicho 

contenido, sino también llegar a acuerdos, que sea mínimos a su 

respecto. De ahí que para lograr esta imposición, sea cada vez más 

necesaria la actuación de los Estados. 

 Esta creciente intervención en la vida de los ciudadanos 

por parte del Estado se fundamenta en sus compromisos iniciales 

con los derechos humanos de origen internacional, pese a que su 

contenido ha sido eclipsado por la interpretación cupular de sus 

órganos guardianes. Sin embargo, al pretender estos órganos ser 

los representantes del consenso internacional (cosa que como se 

ha visto, no son), le exigen al Estado que cumpla con estas 

supuestas obligaciones adquiridas en su momento. 

 Por eso podría decirse que la labor de los Estados se 

limitaría a dar origen a los tratados de derechos humanos y a sus 

respectivos órganos guardianes, luego de lo cual, ambos 

adquirirían total independencia a su respecto, o si se prefiere, vida 

propia. 

 De esta manera, si los Estados deben cumplir con sus 

supuestos compromisos, por muy deformados que se encuentren 

con el tiempo, esto quiere decir que ya no existen Estados 

neutrales, como se pretendía sólo hace algunas décadas, que se 

limitaran únicamente a establecer ciertas “reglas del juego” para 

que sus ciudadanos pudieran interactuar entre sí con el máximo 

de libertad posible y de manera pacífica. 

 Muy por el contrario: con el actual derrotero que están 

adquiriendo los nuevos derechos humanos, los Estados estarían 

obligados a adoptar un contenido material específico, 

dependiente de estos derechos y en el fondo, del querer de los 

órganos guardianes de protección. Por eso se advertía en el 

capítulo I de la creciente influencia del Derecho internacional en 

los Estados, razón por la cual ya no es posible mantener una 

visión “estatocéntrica” a su respecto. 

 Ahora bien, si los derechos humanos han devenido en una 

nueva religión laica, con un efecto hipnótico en nuestras actuales 

sociedades (pese a estar totalmente cambiados respecto de su 

contenido original), se puede hablar claramente de la actual 

existencia de “Estados confesionales”, cuya actuación está 



178 

 

determinada por dichos derechos humanos de origen 

internacional. Por eso se pretende por su intermedio imponer un 

pensamiento único. 

 Mas, desde el momento en que su contenido puede 

cambiar radical e incontroladamente y no es posible encontrar un 

fundamento objetivo y demostrable a su respecto, se convertirán 

en un instrumento de dominación para quien logre apoderarse de 

los mismos que le permitirá imponer dicho pensamiento único, 

pues en teoría, nada puede oponerse, hoy por hoy, a estos 

derechos. 

 Ello explica por qué el Estado ha ido inmiscuyéndose cada 

vez más en una serie de campos que de cara a los derechos 

humanos tradicionales le resultaban intocables, pues 

precisamente era la razón de ser de estos derechos: mantener 

ciertos espacios de libertad para sus ciudadanos. Se insiste que al 

ser considerados una nueva religión, resulta cada vez más difícil 

oponerse a sus dogmas, razón por la cual la objeción de 

conciencia ha ido teniendo crecientes problemas con el correr del 

tiempo, según se analizaba en el capítulo anterior. 

 De ahí que ya no sea posible considerar que los derechos 

humanos constituyan una especie de “escudo” para protegerse de 

las injerencias del Estado, pues se han convertido en la excusa 

perfecta para que éste se inmiscuya en la vida de sus ciudadanos 

de manera creciente. 

 Por eso los actuales derechos humanos han ido 

adquiriendo un cariz cada vez más totalitario y amenazante, por 

contradictorio que resulte respecto de su verdadero origen y 

finalidad. Incluso ellos pretenden dominar el modo de pensar y de 

sentir de los ciudadanos –moralizarse–, no contentándose sólo 

con la conducta externa de los mismos. Ello explica que hoy ya 

no se pueda opinar contra la verdad oficial en una serie de 

materias que cada vez abarcan más aspectos de la vida. 

 Y la razón fundamental y final que explica toda esta 

sorprendente y lamentable evolución de los derechos humanos, es 

la falta de un fundamento objetivo a su respecto. Sin ello, 

cualquier cosa puede acabar siendo considerada un “derecho 

humano” en la actualidad. 



179 

 

77. ¿Libertad y estatismo? *  

 

 Actualmente vivimos en una época en que los sujetos 

reclaman cada vez con más fuerza e incluso intransigencia por 

mayores espacios de libertad, y al mismo tiempo exigen una 

creciente intervención estatal a fin de conseguirla. Sin embargo, 

¿es posible esta combinación? 

 En realidad y en estricta lógica, si los sujetos buscan 

crecientes esferas de autonomía, ello exige un Estado poco 

interventor, al estilo del liberalismo clásico del siglo XIX. Lo 

anterior, pues existe una clara dicotomía entre Libertad y Estado, 

de tal forma que el espacio que ocupa uno se lo arrebata al otro. 

Así, como ambos no pueden crecer a la vez, algo resulta 

incongruente en este planteamiento, o las cosas no son lo que en 

realidad parecen. 

 Por eso es abiertamente contradictorio que para lograr 

mayores esferas de libertad, se exija que el Estado regule cada día 

más y más áreas esenciales de nuestras vidas, al punto que en vez 

de ser un gendarme, como en el liberalismo clásico, acabe 

convirtiéndose en un guardián, e incluso en un auténtico Leviatán 

para asegurar dicha libertad. 

 En parte lo anterior se debe a que el poder es por 

naturaleza expansivo, razón por la cual crecerá siempre que pueda 

hacerlo. Por tanto, si se pretende cada vez un mayor 

intervencionismo estatal, parece imposible que este poder 

permanezca estable dentro de ciertos márgenes que respeten esa 

tan ansiada autonomía, pues como se ha dicho, tenderá a crecer a 

costa de ella. 

 Y a decir verdad, los hechos parecen darnos la razón. De 

esta manera, muchos pretenden que el Estado todopoderoso 

regule acuciosamente o incluso domine por completo los aspectos 

más esenciales de nuestras vidas: la educación –y por tanto, lo 

que debemos saber y pensar–, la producción de bienes y servicios 

–y en consecuencia, lo que debemos realizar y emprender–, o 

incluso nuestras creencias –y por ende, aquello que debemos 

sentir y anhelar–. Todo, se insiste, para que los sujetos puedan ser 

 
* Publicado el miércoles 20 de abril de 2016. 



180 

 

más libres y dirigir sus vidas como les plazca, gracias a este 

guardián que en teoría, impediría que los más poderosos –salvo 

el propio Estado, evidentemente– abusen de los más débiles. 

 Sin embargo, si el Estado se encarga como un buen padre 

de familia de todo esto, ¿qué libertad subsiste para sus amados 

hijos? Si aquello que pensamos, queremos o sentimos se 

encuentra secuestrado y dictaminado por la autoridad, ¿qué queda 

para nosotros? 

 Ahora, si algunos creen que son más libres porque pueden 

tener drogas, sexo o diversión a su antojo, no solo se han formado 

un pobre y errado concepto de ella, sino que tal vez sin saberlo, 

han claudicado respecto de lo realmente importante para hacer 

posible la verdadera libertad.  

 

 

78. Economía y derechos humanos *  

 

 Según hemos dicho en otras oportunidades, cuando se 

analiza el modo como hoy se conciben y exigen los derechos 

humanos, en particular los de segunda generación (los que 

conllevan prestaciones directas del Estado, como la salud o la 

educación), es imposible no preguntarse cómo se financiarán 

estos derechos cada vez más amplios y costosos. 

 La pregunta, por mucho que algunos la rehúyan, es 

esencial, pues todas estas actividades requieren implementar una 

serie de medidas que, se quiera o no, conllevan recursos, y no 

pocos, dicho sea de paso. De hecho, cada año el erario del Estado 

se ve más y más comprometido no solo para incorporar los nuevos 

y crecientes derechos que se reclaman como la cosa más natural, 

sino además, para mantener los ya existentes, que –no faltaba 

más– una vez adquiridos, obviamente no se pueden perder. 

 Y por supuesto, uno de los blancos preferidos de esta 

vorágine de derechos, es el modelo económico neoliberal, al cual 

suele culparse de prácticamente todos los males e injusticias, que 

los derechos humanos estarían llamados a reparar. 

Evidentemente, lo anterior no significa que no haya cosas que 

 
* Publicado el miércoles 24 de junio de 2020. 



181 

 

corregir del modelo, que como toda obra humana es perfectible y 

puede ser mal usada. Pero en muchos casos, la mirada de estos 

“derechohumanistas” apunta a su completa destrucción, pues 

como se ha dicho, sería el origen de todos los males, la peor 

maldición que ha caído sobre la faz de la tierra. 

 Mas, si se consiguiera ese propósito, ¿de qué manera o por 

cuánto tiempo podrían mantenerse los enormes gastos que 

requieren estos derechos tan ardorosamente proclamados y 

exigidos? Porque si se atenta contra el mecanismo que permite la 

producción de la riqueza, se propina un golpe mortal a la misma 

fuente de donde surgen estos recursos –tan necesarios como 

olvidados– que les permiten existir. Sería como matar a la gallina 

de los huevos de oro. 

 Lo anterior, por mucho que en un principio surja la 

apariencia de haber solucionado una “injusticia”, como por 

ejemplo, cuando se suben desmesuradamente algunos impuestos, 

se establecen precios máximos o se realizan expropiaciones 

estratégicas. En todos estos casos, se está generando pobreza, y la 

posibilidad de acceder a créditos internacionales o de iniciar una 

espiral inflacionaria tienen también un beneficio limitado que 

muy pronto se paga con creces, generando muchos más 

problemas que los que se buscó solucionar en un principio. Por 

eso, podría concluirse que es más lo que los derechos humanos 

dependen de la economía que lo contrario, aunque resulta obvio 

que ambos se influyen mutuamente. 

 En consecuencia, si los derechos humanos requieren de 

una economía sana para poder solventarse, el mayor daño que 

puede hacerse a estos derechos es atentar contra dicho sistema 

económico, pues proporciona uno de los elementos básicos para 

su existencia. Incluso podría hablarse del “derecho humano a una 

economía sana”, pues se insiste, atentar contra la misma es 

hacerlo contra los derechos humanos en su globalidad. Pocos o 

casi ningún derecho humano de los que actualmente se 

implementan continuaría existiendo si volvemos una economía 

pastoril o si lo absorbiera todo el Estado. 

 Por tanto, hay que andarse con bastante más cuidado al 

momento de criticar tanto al “modelo” en nombre de los derechos 

humanos –lo cual no obsta a perfeccionarlo–, pues con ello 



182 

 

estamos atentando contra estos mismos derechos en su 

globalidad. 

 

 

79. El paraíso de los derechos *  

 

 El tema de los derechos humanos se ha hecho tan común 

y popular, que actualmente casi no hay materia que no haya sido 

tocada por ellos, de modo que hoy prácticamente se tiene derecho 

a todo: a la paz, al desarrollo, a la felicidad… 

 Sin embargo, al margen del clásico problema de quién o 

quiénes serían los obligados a satisfacer tan agradables demandas, 

todo lo cual hace que en el fondo muchos de estos “derechos” no 

pasen de ser meras ilusiones o buenas intenciones, un aspecto de 

no poca importancia es la mentalidad que produce una situación 

semejante. 

 En efecto, actualmente es posible observar cómo muchos 

sectores parten de la premisa según la cual “alguien” 

(generalmente el Estado, que para muchos se ha transformado en 

el dador de todo) les debe algo, y casi dan por descontado que 

contarán con eso que reclaman. Sin embargo, como generalmente 

no es posible realizarlos o en caso de serlo, sólo se logra de 

manera parcial (sencillamente porque los recursos son escasos), 

el sector en cuestión se siente profundamente ofendido, incluso 

pasado a llevar de manera grave y si puede, reclama y arma el 

mayor jaleo posible para obtener sus supuestos derechos. 

 Estamos hablando sobre todo de varios derechos 

económicos, sociales y culturales (educación, salud, vivienda, 

etc.), no de los individuales (vida, libertad de conciencia, de 

asociación, propiedad, etc.), que le pertenecen al sujeto per se y 

deben ser respetados por todos. Es decir, de aquellos derechos que 

exigen una acción positiva y recursos del Estado. Lo anterior, no 

porque no puedan tenerse en muchos casos, sino como se ha 

dicho, porque al necesitar recursos siempre escasos, es imposible 

cumplirlos de manera íntegra. 

 
* Publicado el miércoles 02 de noviembre de 2016. 



183 

 

 Sin embargo y según señalábamos, un grave problema 

actual es que en varios sectores ya se ha instalado la idea según la 

cual, estos derechos son tan evidentes y exigibles como los 

individuales, lo cual al no ser posible por la razón señalada, 

genera frustración y descontento, y en no pocos casos, una 

preocupante agitación social. 

 Se insiste en que lo grave no es que se luche por lograr 

estos derechos dentro de lo posible y con una perspectiva realista, 

sino pretender que su cumplimiento resulta evidente y que se dé 

por descontado. O si se prefiere, no deja de llamar la atención que 

muchos se sientan con un derecho absoluto a un conjunto de cosas 

que durante toda la historia de la humanidad, han tenido que 

ganarse a pulso, con el sudor de la frente. Por eso podría decirse 

que estas personas casi creen vivir en una especie de “paraíso de 

los derechos”, en que no tienen que mover un dedo –salvo para 

exigirlos, por cierto– para que casi por arte de magia les sean 

concedidos. 

 ¿Habremos descubierto la panacea? ¿Será todo tan fácil? 

 

 

80. Un problema insoluble *  

 

 Los derechos humanos han irrumpido prácticamente en 

todos los ámbitos de la vida, al punto que en la actualidad, casi no 

existe esfera humana que no se relacione con ellos: desde la 

estructuración política y jurídica de un país, hasta aspectos tan 

íntimos como la sexualidad y la familia, pareciera que nada puede 

quedar fuera de su vista. 

 Ahora bien, aun siendo muy positivo que un aspecto tan 

importante del Derecho como su contenido sea objeto de 

creciente atención, y no baste con la sola promulgación formal de 

las leyes de un país, como casi todo en la vida, los beneficios de 

esta exigencia material dependen del adecuado planteamiento que 

se haga de estos derechos humanos, pues como decía ya el viejo 

Aristóteles, en el punto medio está la virtud. 

 
* Publicado el miércoles 10 de junio de 2020. 



184 

 

 En efecto, aun siendo un aspecto fundamental de nuestras 

actuales sociedades, la sola proclamación y defensa de los 

derechos humanos no bastan por sí mismas para conseguir un 

mundo mejor, pues en buena medida, ello depende de cómo se 

lleve a cabo dicha proclamación y defensa. O si se prefiere, 

hechas de mala manera, pueden resultar a la postre un remedio 

peor que la enfermedad, e incluso convertirse un problema 

insoluble. 

 Lo anterior se debe a que en muchas ocasiones, cuando se 

analiza el modo en que los diferentes organismos internacionales 

(a saber, cortes y comités) plantean e incluso exigen a los Estados 

el cumplimiento de los derechos humanos que defienden, resulta 

imposible no experimentar cierta inquietud, que es lo que motiva 

la aprensión recién señalada. Ello, ya que por regla general, esas 

exigencias respecto de la puesta en práctica de estos derechos (o 

mejor dicho, las críticas por no lograrlo) tienen al menos tres 

características. 

 La primera, es que tendríamos derecho prácticamente a 

todo, con lo cual el catálogo de derechos humanos que se exige 

cumplir a los Estados no hace más que crecer y crecer. 

 La segunda, que en ningún momento se aborda el delicado 

problema de los recursos económicos necesarios para llevarlos a 

cabo, casi como si fuera un tema sin importancia, pese a que cada 

vez se reclaman más prestaciones por parte del Estado para su 

satisfacción. 

 Y la tercera, que suele ser muy común que cuando se 

critica a un Estado por no estar a la altura de las exigencias de 

estos organismos internacionales, ello no se atribuya a la falta de 

recursos, sino a la mala voluntad o incluso la acción conspiradora 

de sectores contrarios a estos derechos, presentándolos así como 

los grandes enemigos de los mismos. 

 Se comprende que con estos supuestos, se genera una 

creciente rabia y frustración en vastos sectores de la población, 

que se consideran vejados tanto por poseer expectativas 

irrealizables (al presuponerse derechos y recursos infinitos), 

como por la animadversión que estiman, existiría hacia ellos de 

parte de diversos sectores de la sociedad.  



185 

 

 Con lo cual, lejos de contribuir a la paz y a la armonía 

social, los derechos humanos así planteados logran exactamente 

lo contrario: un creciente y permanente descontento, que nunca 

se conforma con nada, al crecer y crecer el catálogo de derechos 

que además, se hacen cada vez más irrealizables por falta de 

recursos o por la supuesta acción contraria de sus enemigos. De 

esta manera, los derechos humanos se van convirtiendo en un 

problema insoluble. ¿Estaremos yendo por un buen camino? 

 

 

81. Un Estado confesional * 

 

 Se supone que de acuerdo con la mentalidad dominante en 

muchos sectores, el Estado debiera ser neutral en cuanto a lo que 

se considera correcto, no pudiendo imponer ninguna “visión del 

mundo” a sus ciudadanos y debiendo, por el contrario, otorgar el 

marco jurídico para permitir que cada cual “desarrolle libremente 

su personalidad”, como suele decirse, dado el politeísmo valórico 

que impera en nuestras sociedades. En consecuencia, optar por 

alguna de las concepciones de sus ciudadanos sería 

discriminatorio respecto de las restantes. 

 Ahora bien, al margen de la imposibilidad real de una 

completa neutralidad del Estado (ya que de existir no podría 

tomarse prácticamente ninguna decisión, al requerir de elecciones 

basadas en valoraciones), lo que hoy está ocurriendo en muchos 

países dista mucho de este ideal, lo que de paso viene a demostrar 

su imposibilidad. 

 En efecto, dentro de las variadas funciones que el Estado 

ha ido asumiendo a lo largo del último siglo, actualmente una 

tarea que se considera esencial es la efectiva tutela de los derechos 

humanos, a fin de permitir una convivencia civilizada en que 

nadie imponga por la fuerza su “visión del mundo” a otros, y 

propiciar el diálogo y la tolerancia como elementos esenciales de 

cualquier sociedad democrática. 

 Sin embargo, es precisamente en esta labor de defensa y 

promoción de los derechos humanos que el Estado ha ido 

 
* Publicado el miércoles 28 de diciembre de 2016. 



186 

 

perdiendo su neutralidad (o mejor, ahora se nota más que no lo es, 

pues ella nunca existió), en particular en su defensa de los 

llamados “derechos sexuales y reproductivos”. 

 Lo anterior resulta ineludible, al margen de los derechos 

que se quieran defender, pues es inevitable que surjan conflictos 

de derechos, sobre todo si se los concibe en un contexto de “todo 

o nada”, es decir, que para que prime uno debe eliminarse por 

completo el otro. De esta manera, ante estos nuevos derechos, hoy 

por hoy todos los demás comienzan a ceder, gracias al aparato 

coactivo del Estado, que los defiende a brazo partido mediante 

sentencias o leyes, precisamente por considerarlos “correctos”. 

 Mas, desde este momento, el Estado ya no puede alegar 

una pretendida neutralidad (que nunca ha existido, se insiste), al 

estar optando de manera tan clara por estos derechos, que 

considera más importantes que otros, como la vida del no nacido, 

la libertad religiosa, de conciencia y de opinión, o el derecho 

preferente de los padres de educar a sus hijos. 

 Resulta evidente así que estamos en presencia de un 

Estado confesional (e incluso podría llegar a decirse que en 

presencia de una comunidad internacional confesional), en que 

los “derechos sexuales y reproductivos” han sido elevados a la 

categoría de verdadera religión secular, con sus dogmas, 

sacerdotes y por supuesto, herejes. 

 

 

82. Los nuevos “derechos humanos” *  

 

 Hoy en día, los llamados “derechos humanos” dan para 

todo. Es cosa que cualquier aspiración, por rara, absurda, 

chocante o arbitraria que sea se disfrace con la categoría de 

“derechos humanos”, para que casi por arte de magia, se imponga 

o intente imponerse de forma arrolladora y sin consideraciones a 

muchas otras aspiraciones legítimas o a verdaderos derechos. 

 El problema se agudiza, sin embargo, porque fruto de 

haberse perdido en buena parte de nuestras sociedades cualquier 

referencia a una ley natural, lo que es considerado correcto, justo 

 
* Publicado el miércoles 03 de mayo de 2017. 



187 

 

o debido varía notablemente entre unos y otros. Por tanto, una 

cosa que debe tenerse muy en claro es la siguiente: no porque 

ciertos sectores enarbolen alguna aspiración como un “derecho 

humano”, eso significa que se trate de un clamor popular, de un 

anhelo mayoritario que puja hace mucho tiempo por ser 

reconocido, o de algo evidente. Muy por el contrario: en una 

época en que somos “extraños morales” (al punto de no estar de 

acuerdo en aspectos fundamentales sobre el bien y el mal), todo, 

absolutamente todo, puede terminar convirtiéndose en un 

“derecho humano”. 

 De esta manera, los manoseados “derechos humanos” se 

han convertido en un verdadero Caballo de Troya que puede 

adentrarse en la ciudadela de cualquier situación o estado de cosas 

que se quiera hacer cambiar mediante su ataque. Basta que se 

organice cualquier grupo con recursos o contactos y “cree” el 

derecho humano tal o cual, para que por muy minoritario que sea 

o por muchas resistencias que tenga en la gran mayoría de la 

sociedad civil, vaya expandiéndose, por las buenas o por las malas 

(con todo tipo de presiones, amenazas, arbitrariedades y abusos), 

cual mancha de aceite, que como tal, pretenden penetrar todos los 

engranajes del tejido social. 

 Y por supuesto, para la correcta aplicación de estos 

“derechos humanos” y evitar posible violaciones a los mismos, se 

asigna un papel protagónico y hegemónico al Estado, quien se 

convierte en su guardián y garante, a costa de muchos otros 

verdaderos derechos, como la vida, la libertad de conciencia, de 

opinión o de enseñanza, entre otros. Ello, porque como el Estado 

ha sacralizado estos “nuevos derechos”, oponerse a ellos es una 

herejía inaceptable, que debe ser castigada o prevenida por 

cualquier medio, siempre en nombre de estos “derechos 

humanos”, obviamente. 

 De esta manera, desarraigados de cualquier contenido y 

fundamento objetivo, los actuales “derechos humanos” poco o 

nada tienen que ver con lo que tradicionalmente se ha entendido 

por los mismos, y de manera sorprendente y subrepticia, se han 

ido convirtiendo en un sutil pero efectivo medio de dominación 

de sociedades enteras, pues se insiste, oponerse a estos “nuevos 

derechos” es visto como la mayor de las barbaries, dogmatismos 



188 

 

o involuciones para un ser civilizado. Y por supuesto, quienes los 

defienden, tienen licencia para trasgredir los verdaderos derechos 

de sus enemigos, en nombre, precisamente, de estos nuevos y 

cambiantes “derechos humanos”. 

 Una muestra más de lo que ocurre cuando los parámetros 

del bien y del mal se pierden en una sociedad, lo que únicamente 

favorece a los más fuertes, haciéndolos aún más fuertes. 

 

 

83. Los “derechos humanos” como arma *  

 

 Actualmente se está produciendo un inquietante 

fenómeno en nuestras democracias, en particular en países que no 

han alcanzado el llamado “desarrollo económico”, debido a la 

mañosa utilización que se está haciendo de los también 

denominados “derechos humanos”. 

 En efecto, para vastos sectores, los “derechos humanos” 

no poseen un fundamento objetivo (una ley natural), sino que son 

fruto, al menos en teoría, de los consensos. De ahí que casi no 

exista materia que no pueda ser coaptada por estos “derechos” 

(por eso el uso de las comillas), que van camino de transformarse 

en una realidad omniabarcante en nuestras sociedades, pues todo 

puede terminar relacionándose a los “derechos humanos”.  

 Lo anterior explica que actualmente el catálogo de 

“derechos” crezca sin cesar, hinchado por un cúmulo de 

aspiraciones interminables, que alimentan peligrosamente un haz 

de expectativas imposibles de satisfacer, por la sencilla razón que 

los recursos son limitados. Y por supuesto, el gran responsable de 

su realización debe ser el Estado. 

 De esta manera, sacralizadas con la ostentosa aureola de 

“derechos humanos”, estas aspiraciones cobran una fuerza 

impresionante, pues al haberse convertido estos “derechos” en 

una especie de “religión laica” –y para sus promotores en un 

dogma–, ellos no admiten objeciones ni demoras, pues nadie 

podría ser tan vil como para estar en contra de los “derechos 

humanos”. 

 
* Publicado el miércoles 13 de diciembre de 2017. 



189 

 

 Ahora, si a lo anterior se suma una generación joven que 

se ha acostumbrado a un nivel de vida que a sus padres les costó 

mucho alcanzar –y que dan casi por descontado, como si tenerlo 

fuera algo obvio y natural–, que padece de un tremendo 

individualismo y que casi no está acostumbrada a esperar para 

satisfacer sus anhelos, tenemos un cóctel perfecto para crear un 

conflicto e inestabilidad permanentes en nuestras sociedades. 

 En efecto, es cosa de enarbolar como “derecho humano” 

cualquiera de sus anhelos más queridos, como la educación gratis, 

por ejemplo. Así, al transformarse en un dogma de esta “religión 

laica”, sus defensores considerarán que esa aspiración tiene una 

especie de “priority pass” y por ente, la facultad o incluso el 

deber de vencer cualquier resistencia, pudiendo así atentar 

impunemente contra cualquier situación o estado de cosas 

adversos a sus pretensiones. Y por supuesto, aquí los derechos de 

sus adversarios no tienen ningún valor. 

 De esta manera, estos “derechos humanos” terminan 

siendo utilizados como un arma contra sus adversarios –por 

ejemplo, arrebatándoles su propiedad o fomentando un asfixiante 

intervencionismo estatal–, por injusta, irrealizable o dañina que 

sea la aspiración que prometen. Ello, pues al estar desprovistos de 

cualquier fundamento objetivo, estos “derechos humanos” se 

transforman en una espada de doble filo, que puede utilizar a su 

arbitrio el gobierno de turno. 

 Sin embargo, además de su utilización ideológica y 

demagógica, tal vez el mayor problema sea el insoportable nivel 

de frustración y conflicto que generan estos “derechos humanos”, 

pues al ser irrealizables, vastos sectores se sentirán totalmente 

defraudados por haber creído en unas promesas incumplibles, que 

por regla general sólo buscaban su voto en las elecciones y el 

otorgamiento de algo así como un cheque en blanco para llevarlos 

a cabo. 

 

  



190 

 

84. Derechos que esclavizan *  

 

 Actualmente vivimos en un mundo curioso: en múltiples 

latitudes –y la nuestra no es la excepción– existen políticos, 

programas e incluso gobiernos, que prometen garantizar –y varios 

intentan llevar a la práctica– un cúmulo de “derechos humanos” 

francamente excepcional, que nos aseguran, harán de nosotros 

seres más felices. 

 En efecto, desde hace ya varios años, las promesas de 

derechos van mucho más allá de aquellos que pretenden 

garantizar un conjunto de libertades, sobre todo de la intromisión 

estatal (vida, propiedad, privacidad, iniciativa económica, etc.); y 

por el contrario, buscan que ese mismo Estado se haga cargo cada 

vez de más y más aspectos de nuestra vida. De esta manera, se 

busca garantizar un derecho a la educación, a la salud, al trabajo, 

a la vivienda; y de ahí se pasa a derechos más inasibles, como el 

derecho a un medio ambiente sano, al desarrollo, a la paz y un 

largo etcétera. 

 En realidad, son tantos y tan bien intencionados los 

derechos que se prometen y que varios exigen como algo 

evidente, que a momentos casi dan ganas de agradecer de rodillas 

por vivir en esta privilegiada época, en que por fin nos hemos 

dado cuenta que la clave para alcanzar la felicidad es sólo desearla 

fervientemente. Sin embargo, también a veces surge la duda de si 

estaremos en lo correcto, si estos derechos que nos prometen no 

serán sólo una buena intención, pues parece demasiado bueno 

para ser cierto: ¿estaremos soñando? 

 En realidad, este sueño puede muy pronto transformarse 

en pesadilla, a poco que abramos los ojos y veamos que nada es 

gratis en este mundo. No sólo porque todo tiene un costo, y a fin 

de cuentas, alguien tendrá que pagarlo, monetariamente 

hablando, sino también porque existe otro precio bastante más 

alto que al parecer, muchos no alcanzan a percibir y hasta es 

posible que algunos no quieran ver.  

 Este precio es, ni más ni menos, que nuestra libertad. Y lo 

es, porque hay que recordar que estos derechos se cobran, no solo 

 
* Publicado el miércoles 09 de enero de 2019. 



191 

 

económica, según se ha dicho, sino también políticamente. Es 

decir, muchos de quienes los ofrecen (dejemos por ahora de lado 

el problema de su sustentabilidad en el tiempo) lo hacen no por 

un especial espíritu altruista o filantrópico, sino simplemente por 

puro y simple afán de poder. 

 En efecto, para varios, la idea de estos derechos que se nos 

ofrecen a manos llenas es hacernos cada vez más dependientes de 

los mismos, pues a fin de cuentas, dichos derechos facilitan o 

pretenden facilitar la vida. El problema es que para mantenerlos, 

sobre todo si ya ha habido un acostumbramiento a los mismos, el 

precio es perpetuar en el poder a quienes los otorgan, con lo cual, 

los favorecidos con estos derechos terminan siendo esclavos de 

quienes se los dan: algo así como un boleto para su reelección 

indefinida, al terminar los electores siendo completamente 

dependientes de esas ayudas que otorgan los gobernantes. 

 De esta manera, tal como ocurre con unas muletas, cuyo 

uso e incluso abuso puede terminar debilitando tanto las piernas 

que ya no sea posible sostenerse sin ellas, estos derechos pueden 

terminar haciéndose imprescindibles, así como quienes los 

otorgan. En consecuencia, hay razones para desconfiar de estos 

derechos que se nos ofrecen sin más. 

 

 

85. La creciente moralización del Derecho *  

 

 Sin duda alguna, la proclamación de los derechos 

humanos en la Declaración Universal de 1948 constituyó un gran 

avance en el reconocimiento y promoción de estos derechos, 

sobre todo luego de la horrorosa experiencia de la Segunda 

Guerra Mundial.  

 Lo anterior hizo que muchas constituciones adoptaran 

catálogos de derechos semejantes y se produjo un notable 

desarrollo del Derecho constitucional, al irradiarse desde la carta 

fundamental una serie de principios y valores hacia el resto del 

ordenamiento jurídico. 

 
* Publicado el miércoles 14 de agosto de 2024. 



192 

 

 De este modo, lo que hoy pueden considerarse los 

derechos humanos “tradicionales” o “clásicos”, buscaban 

resguardar un conjunto de libertades de los individuos (los 

derechos civiles y políticos) y asegurar un mínimo de 

prestaciones por parte del Estado (los derechos económicos, 

sociales y culturales), que colocaban a este Estado al servicio de 

la persona y además, hacían de escudo frente al mismo, a fin de 

evitar en lo posible sus abusos. 

 Sin embargo, en las últimas décadas los derechos 

humanos han sufrido una notable evolución, creciendo su 

catálogo desmesuradamente y abordando un enjambre de 

materias muy variadas, que resultaban muy difíciles de prever en 

1948. De esta forma, se han ido especificando de manera 

creciente, afectando a grupos cada vez más pequeños de 

individuos, sobre todo aquellos que se consideran víctimas o 

desposeídos. Con lo cual, han perdido buena parte de su 

universalidad, al acotarse su aplicación sólo a ciertas categorías 

de personas y buscando generar muchas veces una situación de 

privilegio para ellas, que rompe la tradicional igualdad ante la ley. 

Por eso cuesta armonizarlos con los derechos clásicos. 

 Pero además, esta evolución está haciendo que muchos de 

estos nuevos derechos humanos pretendan no solo un 

cumplimiento exterior de lo que ellos exigen, sino también 

interior, o si se prefiere, buscan erigirse en una especie de moral 

social, que intenta transformar desde dentro el modo de actuar de 

los ciudadanos. Con lo cual se rompe una de las premisas 

fundamentales que dieran origen a estos derechos, al menos en su 

versión clásica: el resguardo de la libertad, tanto física como de 

conciencia de sus destinatarios. 

 Lo anterior ocurre porque de manera creciente, los nuevos 

derechos humanos se están dogmatizando, en el sentido que ellos 

pretenden establecer un punto de referencia indiscutido e 

indiscutible sobre lo que se debe hacer o no hacer, buscando así 

guiar más que resguardar el actuar de los ciudadanos.  

 Esto significa que los nuevos derechos humanos ya no son 

una especie de “escudo” frente al Estado, según se ha dicho, como 

los clásicos (tanto de primera como de segunda generación), que 

intentaban resguardar ciertas esferas de libertad para que cada 



193 

 

cual pudiera llevar a cabo su propio plan de vida, respetando el de 

los demás. Al contrario, los nuevos derechos buscan erigirse en 

una guía para el actuar e incluso para el sentir de los ciudadanos, 

intentando así imponer una visión particular sobre lo que se 

considera un correcto plan de vida, a veces muy discutible. Y en 

parte, lo anterior se pretende conseguir mediante las sanciones, 

cada vez más drásticas y a veces francamente desproporcionadas 

que se han ido estableciendo para quienes no acaten estos nuevos 

derechos. 

 ¿Será esto último lo que de verdad pretendían lograr los 

derechos humanos, o sea, en vez de proteger la diversidad, 

imponer una notable homogeneización en nuestras sociedades? 

 

 

86. Una poderosa herramienta de control social *  

 

 La evolución que han experimentado los derechos 

humanos a nivel internacional en las últimas décadas ha sido 

absolutamente sorprendente e incluso imprevisible. 

 En efecto, en un principio, los Estados se pusieron de 

acuerdo respecto de un determinado catálogo de derechos que se 

comprometían a respetar para sus ciudadanos y eventualmente, 

varios se sometieron a la jurisdicción de tribunales 

internacionales o a tener en cuenta las recomendaciones de los 

organismos internacionales de tutela de estos tratados que no 

tenían el carácter de tribunal (comisiones y comités de derechos 

humanos). 

 Además, los derechos estipulados correspondían a los de 

segunda y sobre todo, a los de primera generación, esto es, a los 

económicos, sociales y culturales por un lado, y civiles y 

políticos, por otro, respectivamente. En suma, y dada la 

preminencia de estos últimos, los derechos eran vistos en general 

como un “escudo” frente al poder del Estado, buscando así 

asegurar ciertas esferas de libertad de los ciudadanos, al margen 

de su injerencia y control. 

 
* Publicado el miércoles 25 de septiembre de 2024. 



194 

 

 Sin embargo, y según se ha dicho, la evolución que han 

tenido los derechos humanos de origen internacional ha sido 

notable, entre otras, por dos razones. 

 La primera, debido a que con el tiempo, los órganos 

custodios de estos tratados (comités, comisiones y tribunales 

internacionales) terminaron monopolizando su interpretación. 

Esto ha hecho que el contenido de dichos tratados haya 

evolucionado de manera sorprendente e incluso imprevisible, no 

solo yendo mucho más allá de lo pactado inicialmente, sino 

también resultando imposible vaticinar esta situación en un 

principio. No obstante, pese a este notable cambio de las reglas 

del juego, los órganos custodios pretenden una obediencia ciega 

y sin resistencia de los Estados a lo que ellos consideran 

establecen estos tratados, en virtud del compromiso inicial. Ello, 

a pesar de que los actuales derechos humanos se encuentran en un 

constante proceso de construcción y reconstrucción. 

 La segunda, derivada de lo anterior, porque al haber 

cambiado tanto de contenido, lejos de ser concebidos como un 

“escudo” frente al Estado, en la actualidad estos organismos de 

control pretenden que sea el mismo Estado quien imponga estos 

derechos humanos “desde arriba” a la población, a fin de que 

iluminen todas las facetas de la vida. En consecuencia, y en 

nombre de estos derechos humanos manipulados, le estarían 

dando la excusa perfecta a los Estados para inmiscuirse en todas 

las actividades de sus ciudadanos, por muy íntimas que sean, en 

nombre, se insiste, de estos mismos derechos humanos. 

 El problema es que debido a lo anterior, esta construcción 

y reconstrucción a la que se encuentran sometidos los actuales 

derechos humanos depende mucho más de la ideología de sus 

órganos custodios que de lo realmente pactado en un inicio por 

los Estados. De tal forma, estos derechos pueden usarse como un 

auténtico caballo de Troya para forzar un cúmulo de 

comportamientos al interior de nuestras sociedades (al estar 

premunidos de una supuesta legitimidad, por ser “derechos 

humanos”), con lo cual pueden terminar siendo utilizados como 

una poderosa herramienta de control social, que lejos de proteger 

las libertades de los ciudadanos, podrían producir una notable 



195 

 

homogeneización entre los mismos e incluso imponer una 

“verdad oficial” única, gracias al poder coactivo del Estado.  

 Así las cosas, ¿estaremos en la actualidad en presencia de 

reales derechos humanos? 

 

 

87. Otro paso más hacia el totalitarismo * 

 

 Hace pocos días y pese a la enorme polémica que ha 

generado, terminó aprobándose en la Cámara de Diputados [de 

Chile], el proyecto de ley de Garantías de la Niñez, gracias al cual 

el Estado podrá imponer, de llegar a convertirse en ley, una visión 

única no solo respecto de la sexualidad, sino más profundamente, 

de la concepción del ser humano, haciendo tabula rasa con las 

convicciones de los padres –religiosas o no–, su derecho 

preferente para educar a sus hijos, la libertad de enseñanza y la 

libertad de conciencia, entre otros derechos fundamentales que 

han sido borrados de un plumazo con esta nueva legislación. 

 Debe advertirse que el carácter totalitario de este y de 

otros intentos del Estado de imponer una visión “oficial” en 

materias amplia y legítimamente discutibles, incluso en áreas o 

ambientes privados y hasta íntimos de las personas, conlleva 

otorgarle un enorme poder, al permitirle por esta vía moldear la 

mente de sus ciudadanos. Es por eso que pocas cosas hay más 

nefastas para una sociedad, que el afán del Estado por meterse y 

regularlo todo. 

 De nada vale que exista o no un régimen democrático que 

en teoría, avale esta ilegítima intromisión. A fin de cuentas, este 

sistema político es sólo un mecanismo para elegir a sus 

gobernantes y para la toma de sus decisiones, pero no garantiza 

de suyo que dichas decisiones sean justas. Ello, porque el mero 

procedimiento o ritualidad no convierte en correctos sus 

resultados, pues tanto el bien como el mal pueden haber sido fruto 

de un arduo y meticuloso trabajo. Es a esto a lo que se ha llamado 

también “falacia procedimentalista”. 

 
* Publicado el miércoles 23 de junio de 2021. 



196 

 

 Otro argumento usualmente utilizado para imponer esta y 

otras conductas totalitarias del Estado, consiste en justificar dicho 

proceder señalando que se están protegiendo diversos “derechos 

humanos”, sea lo que fuere que se entienda por los mismos. En 

realidad, es tanto el prestigio que aún posee este concepto, pese a 

lo manoseado que se encuentra, que su sola evocación genera una 

casi automática legitimación de lo que se pretenda lograr a su 

sombra, lo que podría llamarse un “efecto talismán” de los 

derechos humanos. 

 El problema es que en la actualidad, estos derechos no son 

una realidad a descubrir sino a inventar, a crear mediante 

decisiones supuestamente consensuadas por los Estados mediante 

tratados internacionales. Pero al final, terminan dependiendo en 

los hechos de la interpretación más que antojadiza que hacen de 

estos tratados los comités y tribunales encargados de tutelarlos, 

gracias a lo cual han acabado en no pocos casos, completamente 

deformados y alejados de su sentido original. Ello explica 

además, que los mismos problemas (y por tanto, análogas 

aspiraciones totalitarias) se estén dando en la actualidad en 

muchísimos países al mismo tiempo, lo cual evidentemente no 

puede ser casualidad. 

 En consecuencia, lo importante entre otras cosas, es el 

fundamento y el resultado de las políticas y decisiones que se 

adoptan, sea a nivel nacional (exista o no una democracia) como 

internacional, y no tanto la manera en que se decidan, o si se 

prefiere, el camino que se siga para implantarlas. 

 Avanzamos así hacia un Estado cada vez más totalitario, 

que no contento con la dictadura sanitaria que ha impuesto desde 

casi un año y medio y del colapso económico global que esto está 

produciendo, pretende también ir cercenando cada vez más y más 

libertades. ¿Hasta dónde llegará? 

 

  



197 

 

CAPÍTULO VIII 

 

UNA PERSPECTIVA COMPLEMENTARIA:  

EL CRECIENTE PODER DE LOS 

ORGANISMOS INTERNACIONALES 
 

 

Presentación 

 

 Este último capítulo aborda un ángulo diferente pero 

complementario respecto de la creciente influencia que están 

teniendo las instancias internacionales en los Estados en la 

actualidad, no tanto desde una perspectiva jurídica, sino política. 

Con todo, la primera perspectiva resulta indispensable para lograr 

la segunda. 

 También hay que advertir que por regla general, este 

capítulo se centra en la ONU y no en el Sistema Interamericano, 

a propósito de varias situaciones que nos han afectado en los 

últimos años por todos conocidas. 

 La principal, que dio origen a múltiples columnas, ha sido 

la última pandemia. Ello, pues desde un principio nos sorprendió 

el notable acuerdo que hubo a su respecto –sin el menor debate o 

dudas, ni menos oposición–, tanto de las instancias 

internacionales, políticas o sanitarias, de los gobiernos al margen 

de sus colores, y de los medios de comunicación. De esta manera, 

con la excusa de la pandemia, se adoptaron drásticas medidas que 

afectaron o pretendieron afectar a toda la población del Globo 

(acciones que ni siquiera pudieron llevar a cabo los Estados 

totalitarios tradicionales en su mejor momento), conculcando una 

serie de derechos humanos clásicos.  

 Se insiste en que los temas tratados aquí se refieren a una 

óptica complementaria a la de los otros capítulos de la presente 

obra. Pero se ha considerado necesario incluirla, a fin de que se 

vean algunos de los efectos prácticos de todo lo señalado 

anteriormente, pues como se ha dicho, el auxilio del Derecho y de 

la labor de los organismos internacionales de protección de los 



198 

 

derechos humanos resulta fundamental para esta creciente 

influencia de factores foráneos sobre los Estados. 

 Por eso se insiste nuevamente en que ya no puede seguir 

contemplándose nuestra actual realidad desde una perspectiva 

“estatocéntrica”, sino que es necesario alzar la vista hacia las 

instancias internacionales. 

 Ahora bien, el gran problema que se percibe respecto de 

este fenómeno es el mismo que se acusa a propósito del 

funcionamiento del Sistema Interamericano: la total falta de 

control sobre la actividad de sus órganos gestores. 

 De ahí que pueda decirse sin temor a equivocarse, que el 

tradicional concepto de soberanía se encuentra en crisis, lo que 

también afecta a la autodeterminación de los pueblos y a los 

poderes constituyentes de los Estados. De esta forma, pareciera 

que estamos asistiendo al menos a los inicios de un eventual 

cambio de época, similar al ocurrido a finales de la Edad Media, 

con motivo del surgimiento de los Estados modernos europeos. 

 En efecto, tal como en ese momento el feudalismo terminó 

siendo desplazado por la irrupción de un poder soberano en varios 

países del Viejo Continente (poder que siguió creciendo durante 

los siglos venideros), hoy pareciera estarse asistiendo a un nuevo 

cambio de las reglas del juego, en que las soberanías de cada 

Estado pretenden ser eclipsadas por un poder suprasoberano, sea 

a nivel regional o incluso global. 

 Lo anterior no es conspiranoia ni nada que se le parezca: 

es la simple conclusión que cualquier observador desprejuiciado 

puede extraer al ver cómo funciona el mundo en la actualidad. Y 

un buen botón de muestra ha sido, según se adelantaba, la última 

pandemia, en que se adoptaron una serie de medidas desde un 

poder central mundial, que fueron obedecidas sin rechistar por la 

gran mayoría de los países. Otro ejemplo palpable es el avance 

que ha tenido la Agenda 2030. 

 Evidentemente se trata de un fenómeno en ciernes, que 

está, al menos al parecer, lejos de encontrarse consolidado. Mas, 

lo incuestionable es que los Estados han ido perdiendo cada vez 

más autonomía, fruto de decisiones que son adoptadas por 

organismos no solo supra nacionales, sino cuyos integrantes no 



199 

 

han sido elegidos por los ciudadanos, pese a ser estos los 

principales destinatarios de sus decisiones. 

 Y como siempre, el gran problema de este fenómeno es 

que no existe ningún control sobre su actividad. De hecho, el 

paralelismo con la situación que aqueja al Sistema Interamericano 

resulta evidente, y la idea de derechos humanos (sea lo que fuere 

que se entienda por los mismos) también es un instrumento dentro 

de este gran proceso político y jurídico que estamos viviendo. 

 Ahora bien, esta gobernanza global hacia la cual se nos 

pretende llevar no debe sorprender, tal como se señala en algunas 

columnas, tanto del presente capítulo como del anterior. Ello, 

pues como fenómeno humano, por su propia naturaleza el poder 

es expansivo, razón por la cual tenderá inevitablemente a crecer 

mientras pueda, a menos que limitaciones fácticas u otro poder 

más fuerte se lo impidan. No seguir este camino resultaría 

contradictorio con su propia naturaleza. 

 Así las cosas, no es de extrañar que este poder no se 

conformara con lograr el control total sobre un Estado, fenómeno 

que si bien afloró a finales de la Edad Media, siguió creciendo en 

los siglos siguientes, deviniendo incluso en Estados totalitarios. 

Ello explica también los notables esfuerzos realizados en los tres 

últimos siglos para limitar este poder, sobre todo gracias al 

constitucionalismo moderno, situación que sin embargo, está 

retrocediendo hoy, gracias al descontrol que existe respecto del 

Derecho internacional. 

 En consecuencia, el siguiente paso lógico sería conseguir 

un dominio que supere los límites de un Estado: una supra 

soberanía a nivel regional o incluso global. Con todo, el gran 

problema es que en este nuevo nivel no se cuenta con mecanismos 

claros y eficaces para impedir un eventual totalitarismo. 

 Ahora, si bien este proceso no se encuentra consolidado, 

ni tampoco es posible vaticinar si logrará su cometido, debido a 

su importancia, resulta más que obligado reflexionar a su 

respecto, lo que se hace en parte en las columnas agrupadas en 

este último capítulo. 

 

  



200 

 

88. Ilusos y conspiranoicos *  

 

 Se ha hecho prácticamente universal calificar de 

“conspiranoico” a todo aquel que hable del surgimiento o del 

accionar de algún tipo de poder global con afanes más o menos 

totalitarios, relegando a quien se atreva a adentrarse en esas 

elucubraciones a una especie de ostracismo intelectual o incluso 

mirándolo con compasión, como si estuviera demente. 

 Sin embargo, y resultando obvio que no todo lo que se 

diga a este respecto es cierto y que hay mucho de invención, un 

poco de reflexión hace que no resulte tan fácil despachar como 

locuras o inventos cualquier información que incursione en estas 

peligrosas aguas. Y no lo es, entre otras cosas, tanto por una razón 

teórica como por otra razón práctica. 

 La razón teórica –lo hemos dicho en otras oportunidades–

, consiste en que por su propia naturaleza, el poder es expansivo 

y tenderá a crecer mientras pueda, a menos que otro poder rival 

lo detenga. De este modo, tal como surgieron los Estados 

soberanos aproximadamente en el siglo XIV, este nuevo poder fue 

consolidándose con el tiempo, hasta llegar a los regímenes 

totalitarios pasados o actuales que tanto daño han causado a la 

humanidad. Y fiel a su irrenunciable vocación por crecer, este 

poder no tiene por qué contentarse con dominar un Estado, si 

puede subir otro peldaño. Todo lo cual explica la creciente 

influencia que han adquirido sobre nuestros países organizaciones 

internacionales de todo tipo, sea que actúen abierta o 

camufladamente. Así, lo innegable es que en la actualidad, las 

decisiones que nos afectan no proceden solo de nuestros 

gobiernos, sino también de estas instancias foráneas, sobre las 

cuales no existe ningún control. 

 Por otro lado, la razón práctica es la misma historia de la 

humanidad: el fenómeno del poder ha sido un motor esencial de 

los acontecimientos que nos han afectado, tal vez el decidor. Sólo 

ello ha permitido el surgimiento y caída de polis, reinos, Estados 

e imperios, así como de las incontables guerras que nos han 

 
* Publicado el miércoles 01 de febrero de 2023. 



201 

 

asolado en todo tiempo. El poder aparece por tanto como un 

inevitable telón de fondo, sin el cual el mundo no sería como es. 

 Así entonces, combinando ambos razonamientos, el 

teórico y el práctico, parece absolutamente lógico que se aspire a 

lograr un poder internacional que domine al clásico poder de cada 

Estado, lo que se demuestra, según se ha dicho, por la creciente 

permeabilidad de los países a decisiones internacionales que se 

les imponen. De hecho, los mismos acuerdos que anualmente se 

toman en el Foro de Davos, Suiza (que se ha reunido hace pocos 

días), son una contundente prueba de ello. 

 Por tanto, hay que andarse con más cuidado con los 

“conspiranoicos”, pues aunque se insiste que no todo lo que brilla 

es oro, no cabe duda que existen poderes internacionales que 

luchan por consolidarse, lo que se prueba con el notable avance 

que han tenido en las últimas décadas. No verlo constituye así una 

notable insensatez. 

 En realidad, aquí podrían perfectamente darse vuelta los 

papeles, pues ante tanta evidencia, quienes realmente debieran ser 

afectados con un ostracismo mental por ilusos (cosa que no hay 

que hacer, evidentemente, por razones mínimas de caridad), son 

quienes niegan de manera tajante todas y cada una de estas teorías 

“conspiranoicas”, pues los problemas no desaparecen o dejan de 

existir por el sólo hecho de que no estemos dispuestos a verlos o 

aceptarlos. 

 

 

89. Una creciente autocracia *  

 

 De manera muy simple, se llama “autocracia” al poder que 

es impuesto desde arriba a los ciudadanos (como era el caso de 

las monarquías absolutas del “ancien régime”), que de acuerdo 

con las teorías modernas, se opone a la “democracia”, en la cual, 

supuestamente, el poder viene desde abajo, al emanar del pueblo, 

quien lo manifiesta mediante las elecciones periódicas de sus 

representantes y eventualmente con plebiscitos o referendos. 

 
* Publicado el miércoles 23 de noviembre de 2022. 



202 

 

 Así, al menos en Occidente, en la actualidad se considera 

legítimo un régimen democrático (sin importar sus decisiones, al 

haberse dado más importancia al medio que al fin) y tiende a 

mirarse con malos ojos a aquellos países carentes del mismo, 

salvo, curiosamente, ciertas excepciones muy calificadas, como 

Cuba o Corea del Norte, que suelen recibir bastante pocas críticas 

por su situación. 

 De esta manera, en términos rousseaunianos, la 

democracia equivaldría a una “autoobediencia”, al ser el pueblo 

el titular del poder, de un poder clásicamente llamado “soberano”, 

esto es, que no reconoce nada sobre sí mismo. 

 Ahora, como resulta obvio, se hace absolutamente 

necesario lograr una convivencia pacífica y cooperativa a nivel 

internacional entre estos poderes soberanos, lo que ha hecho que 

diversas instancias supranacionales adquieran cada día más 

importancia, tanto para mantener o restablecer la paz, como para 

enfrentar problemas comunes. 

 Sin embargo, con el correr del tiempo y el creciente papel 

de estas instancias internacionales, los Estados han ido perdiendo 

cada vez más soberanía, y por lo mismo, los pueblos su poder. De 

ahí que en el fondo, este proceso, que parece encontrarse muy 

lejos de terminar, está produciendo un nuevo poder autocrático, 

el internacional. 

 En efecto, en diversas instancias y foros internacionales 

(como por ejemplo, la reciente cumbre del G20, llevada a cabo 

entre el 15 y 16 de noviembre último), se han acordado una serie 

de medidas de todo tipo (seguridad alimentaria y energética, 

clima y biodiversidad, sanidad, etc.), que debieran incidir en 

mayor o menor medida en las políticas y medidas concretas de 

prácticamente todos los países del mundo. 

 Ahora bien, resulta evidente que ante problemas globales, 

es absolutamente necesario el entendimiento y la colaboración 

mutua entre los afectados, puesto que como muy bien dice el 

refrán, “la unión hace la fuerza”. Sin embargo, resulta imposible 

no percibir, y de manera creciente, un modus operandi cada vez 

más autocrático a este respecto, puesto que las políticas y medidas 

prácticamente se imponen a poblaciones enteras sin consultarles, 



203 

 

superponiéndose muchas veces a sus propias decisiones 

democráticas. 

 Es por eso que estamos asistiendo, se quiera o no, a lo que 

podría considerarse los inicios de un gobierno autocrático 

internacional, que por lo mismo, impone sus decisiones a los 

países, sin que sus habitantes tengan la más mínima participación 

en su determinación. 

 Y es esto lo que hay que arreglar de alguna manera, pues 

si hoy tanto se aboga por la democracia como la única forma 

legítima de gobierno, llama profundamente la atención que no 

ocurra lo mismo con esta creciente injerencia de instancias 

internacionales. Instancias no sólo que nadie controla, sino que 

además y por regla muy general, resultan absolutamente 

desconocidas para la ciudadanía. 

 

 

90. El “CA+” de la OMS * 

 

 La clásica visión “estatocéntrica” del Derecho, en virtud 

de la cual cada Estado es soberano para dictar de forma autónoma 

sus normas internas –si bien respetando el Derecho y la seguridad 

internacionales–, se ha ido debilitando de manera creciente en los 

últimos años. Ello, pues existen cada vez más organismos 

internacionales de todo tipo que van “bombardeando” a los 

ordenamientos jurídicos nacionales, exigiéndoles o incluso a 

veces imponiéndoles determinados contenidos y acciones en las 

más diversas materias. 

 Un claro y hasta ahora soterrado ejemplo de lo anterior es 

el “Convenio, acuerdo u otro instrumento internacional de la 

OMS sobre prevención, preparación y respuesta frente a 

pandemias («CA+ de la OMS»)”, un nuevo proyecto de tratado 

pandémico presentado en febrero de este año. Como tal, busca 

fortalecer la prevención, preparación y respuesta frente a 

pandemias por parte de la OMS, motivado por la equidad y el 

derecho a la salud. Sin embargo, pretende aplicarse en toda época 

y no sólo cuando exista una pandemia declarada. 

 
* Publicado el miércoles 22 de noviembre de 2023. 



204 

 

 Su objetivo es así, lograr una gobernanza sanitaria global 

al mando de la OMS, quien se convertiría en la “autoridad 

directora y coordinadora en materia de salud mundial”, para la 

“prevención de pandemias, preparación, respuesta y recuperación 

del sistema de salud, y en la convocatoria y generación de 

evidencia científica”. Por eso y con tal fin, se establecería una Red 

Global de Cadena de Suministro y Logística de la OMS. 

 De esta forma, la OMS podría ordenar el cierre de 

fronteras, restricciones de viajes, la denegación de entrada a 

ciertos países, el rastreo de contactos, cuarentenas forzadas, 

exámenes médicos, e incluso la medicación forzada de las 

personas, no solo en caso de una pandemia declarada, sino cuando 

exista la posibilidad de una emergencia de esta clase. 

 En suma, lo anterior significa que sus recomendaciones 

pasarían a ser obligatorias, superponiéndose a las decisiones que 

puedan adoptar los países miembros. 

 Sin embargo, su papel no acaba aquí, pues se le permitiría 

fiscalizar las opiniones disidentes a nivel mundial, o como se 

señala, la “información falsa, engañosa, errónea o 

desinformación, incluso mediante la promoción de la cooperación 

internacional” e identificar a las fuentes para sancionar a sus 

responsables. En suma, un despotismo sanitario, que persigue a 

cualquier disidencia y eleva sus decisiones a la categoría de 

auténtico dogma. 

 Ahora bien, por muy buenas intenciones que se tengan, 

resulta indudable que un poder de estas características al menos 

puede calificarse de peligroso, cuando no incluso totalitario. No 

sólo porque anula todo debate y crítica, indispensable en 

cualquier sociedad libre, sino además, porque debe siempre 

recordarse que la gran mayoría del financiamiento de la OMS es 

de origen privado, no de los Estados que le han dado vida. De esta 

forma, nada asegura que sus decisiones obedezcan realmente a un 

bien común planetario, sino a los intereses de sus financistas. No 

representarse esta posibilidad denota una ingenuidad inexcusable. 

 Finalmente, si se está trabajando en un documento de estas 

características y repercusiones, ¿por qué no ha sido informado a 

la ciudadanía a fin de generar un amplio debate? ¿O es que va a 

aceptarse por secretaría? Mal que mal, restringe completamente 



205 

 

la soberanía de los Estados en estas materias y además, no existe 

control alguno de los países sobre esta entidad. ¿No resulta, por 

este solo hecho, inaceptable un tratado semejante? 

 

 

91. Requisitos proporcionales a su importancia *  

 

 Un aspecto fundamental para el funcionamiento de 

cualquier país, es que sus normas jurídicas (las usualmente 

llamadas “leyes”, aunque sean de muchas clases) tengan una 

jerarquía, esto es, que algunas sean más importantes que otras. De 

esta forma y simplificando mucho las cosas, tradicionalmente se 

señala que en la cúspide se encuentra la constitución, luego se 

ubican las leyes (entendidas de manera estricta, como las normas 

que emanan del poder legislativo) y más abajo aún, las normas 

jurídicas que surgen del poder ejecutivo (decretos, reglamentos, 

ordenanzas, etc.) 

 Esto es fundamental, pues permite que las miles y miles 

de normas que existen en un país no devenguen en un caos, sino 

que formen un ordenamiento jurídico, esto es –y como lo dice el 

nombre–, se encuentren “ordenadas”. 

 Ahora bien, para que lo anterior sea posible, de manera 

proporcional se da la siguiente relación: mientras más alta es una 

norma, ella es más general en su contenido (y al revés, más 

específica mientras de menor jerarquía sea) y junto a ello, se 

exigen mayores requisitos para su aprobación, modificación o 

derogación expresa (y lo contrario para las de inferior nivel). 

 Es por eso que cuanto más importante sea la norma, su 

creación, modificación o derogación genera mayores efectos 

colaterales en el resto del ordenamiento jurídico, al incidir en 

otras normas que se ubican en su mismo nivel o sean inferiores a 

ella, todo ello por razones mínimas de armonía, que permiten que 

siga siendo un “ordenamiento” jurídico. 

 Ahora bien, se ha traído a colación todo lo anterior, debido 

a que en mayo pretende firmarse por varios países (idealmente 

todos), una modificación a un tratado ya existente de la OMS 

 
* Publicado el miércoles 27 de marzo de 2024. 



206 

 

(llamado “CA+”, sobre el cual ya hemos escrito dos columnas), 

que pretende darle a este organismo poderes omnímodos en 

materias de salud a nivel planetario, que se superpondrían a las 

mismas constituciones y las soberanías nacionales.  

 Debe reiterarse que la OMS está financiada casi 

totalmente por fondos privados, y como se sabe, quien coloca el 

dinero, pone la música. Sin embargo, pese a la mayúscula 

importancia de esta modificación en ciernes, bastante poco eco ha 

tenido en la prensa. 

 Así entonces, si recordamos que mientras más alta sea la 

norma mayores requisitos se exigen para su creación, 

modificación o derogación, ¿existe alguna proporción entre la 

importancia de esta norma internacional para nuestros países (que 

la pondría sobre sus constituciones, pese a que se supone que la 

soberanía de un Estado es indelegable) y los requisitos que 

pretenden cumplirse para su creación? El requisito será la simple 

firma del presidente, del canciller o de algún otro funcionario 

internacional de los países miembros de la OMS. Con ello, los 

países quedarían atados a los designios de un poder central a nivel 

global, poder sobre el cual, además, los ciudadanos del mundo no 

han sido consultados, no poseen la más mínima injerencia, ni 

menos alguna clase de control. 

 De esta forma, junto a la más que dudosa legitimidad que 

tiene el otorgamiento de un poder tan monstruoso a un órgano 

internacional, quedando en teoría los Estados completamente 

sujetos a sus designios (conculcando, de paso, muchísimos 

derechos humanos de sus ciudadanos), ¿alguien cree que tiene 

valor esta autorización si se toman en cuenta las ridículas 

exigencias que hay que cumplir para que se concrete? 

 

 

92. OMS: ¿organización “monárquica” de la salud? *  

 

 Desde hace muchos siglos se ha luchado por limitar al 

poder político, en atención a los graves abusos que ha cometido a 

lo largo de la historia. Para ello, se ha procedido a su 

 
* Publicado el miércoles 24 de abril de 2024. 



207 

 

reglamentación por parte del Derecho y a la creación de los 

órganos necesarios para vigilar su actuación; en suma, a regularlo 

y dividirlo. Por eso se desconfía de una acumulación excesiva de 

poderes en un solo órgano y de una insana discrecionalidad de su 

parte. 

 En el ámbito internacional debiera seguirse el mismo 

criterio y con mayor razón, dado el alcance eventualmente 

universal que podrían tener las decisiones que adopten los 

organismos que lo componen. Por tanto, si ya es de temer el poder 

que existe al interior de un Estado, con mayor razón tendría que 

darse esto mismo a nivel global. 

 Sin embargo, y aunque resulte paradójico, en varios 

sectores del ámbito internacional, se percibe una notable falta de 

control respecto de la actuación de sus órganos, los que obran no 

solo en una total impunidad, sino incluso de forma arbitraria. 

 Esta es precisamente la situación que hoy está afectando a 

la Organización Mundial de la Salud (OMS), la que se encuentra 

desde hace ya varios meses trabajando a toda prisa en una serie 

de modificaciones a su Reglamento Sanitario Internacional (RSI) 

y al tratado sobre pandemias (el CA+), las que pretende que sean 

aprobadas por los Estados que componen este organismo a finales 

de mayo próximo. 

 En realidad, a tanto ha llegado esta falta de control, que la 

OMS ha violado incluso sus propias reglas de funcionamiento, al 

punto que hasta la fecha no se tiene la versión oficial de las 

modificaciones que busca implantar (siendo que debieran 

conocerse con al menos cuatro meses de antelación a la fecha de 

su votación), si bien se tienen varias ideas bastante cercanas de su 

contenido, que curiosamente, pretenden darle más poder.  

 Es por eso que Holanda ha decidido solicitar un 

aplazamiento para la votación de estas enmiendas, a fin no solo 

de que se cumpla con los plazos y la publicidad establecidos por 

la propia normativa internacional de la OMS, sino además, para 

que exista un adecuado debate al interior de cada país respecto de 

estas trascendentales propuestas. Y no es el único, pues en 

Luisiana, Estados Unidos, el Senado local se ha opuesto de forma 

unánime a lo que considera una intolerable imposición sanitaria 

por parte de la OMS. 



208 

 

 Así entonces, no parece lógico ni razonable que de 

acuerdo con la reforma que se pretende, termine existiendo un 

solo organismo a nivel mundial, que no sea fiscalizado ni pueda 

ser contradicho por nadie, que tenga la facultad de decidir por sí 

y ante sí que se dan las condiciones –establecidas por él mismo– 

para estimar que existe una (o hay una posibilidad de) pandemia, 

incluso causada por el cambio climático, que le permitirían 

asumir de manera irresistible unos poderes sanitarios 

extraordinarios y provistos de un peligroso nivel de 

discrecionalidad. A esto apuntan las enmiendas que se quieren 

proponer.  

 Todo lo cual permitiría instaurar una dictadura sanitaria a 

nivel global, al punto que más que una organización mundial de 

la salud, nos encontraríamos más bien ante una organización 

“monárquica” de la salud, al más puro estilo de una monarquía 

absoluta. 

 ¿Alguien cree, en su sano juicio, que una vez premunida 

de estas facultades y poderes, la OMS se privará de utilizarlas a 

su antojo? Si ya están anunciando la “enfermedad X”… 

 

 

93. ¿Puede desprenderse una nación así de su soberanía? *  

 

 Puesto que como reza el dicho, “no hay plazo que no se 

cumpla” (aquí no hay “deuda” alguna, así que no se reproduce la 

parte final de este conocido refrán), pese a su enorme importancia, 

la modificación al Reglamento Sanitario Internacional (RSI) y al 

tratado sobre pandemias (el CA+) de la OMS ha seguido 

avanzando, de manera bastante solapada de cara a la opinión 

pública, según señalaba hace poco Infobae, puesto que la idea 

inicial es tener listo este mayúsculo cambio a los estatutos de la 

OMS para finales de mayo. Por eso lo anterior se ha llevado a 

cabo contra viento y marea, pese a que ya han ido apareciendo 

por aquí y por allá, Estados que se han manifestado contrarios a 

esta iniciativa. 

 
* Publicado el miércoles 22 de mayo de 2024. 



209 

 

 Se reitera que gracias a esta modificación, se pretende dar 

a este organismo, de financiamiento privado en su mayoría, unos 

poderes omnímodos en materia de salud a nivel planetario, sin 

que su actuar sea controlado por nadie: es decir, darle la facultad 

de actuar por sí y ante sí, exento de ulteriores responsabilidades, 

lo cual resulta inaceptable. 

 Ahora bien, luego de tantos siglos de historia, que han 

mostrado que casi sin excepción todo ente premunido de un gran 

poder actúa de una forma proporcionadamente discriminatoria y 

abusiva a la magnitud de ese poder, ¿alguien cree que aquí no va 

a ocurrir otro tanto? En caso de aprobarse estas enmiendas, 

¿cuánto tiempo pasará para que se decreten nuevas pandemias, 

encierros, vacunas, pases de movilidad y un largo etcétera? ¿Y 

más aún, si estas medidas también pueden ser justificadas por el 

“cambio climático”? Puesto que ahora se tratará de órdenes, no 

de meras sugerencias, ante un poder tan monstruoso, ¿alguien 

cree, en su sano juicio, que el organismo que lo detente se 

autolimitará en su ejercicio? 

 Es como si se le entregara un arma cargada y muy 

peligrosa a un tercero, señalándole que se confía plena e 

ingenuamente en él respecto del uso que dará a dicha arma y 

teniendo la seguridad de que no será esgrimida contra nosotros, 

pese a ponernos voluntariamente a tiro de la misma. ¿Parece esto 

lógico? 

 Pero además, cabría preguntarse si de verdad los países (o 

mejor dicho, sus supuestos representantes) tienen la facultad para 

deshacerse de este modo tan radical y poco formal de una parte 

tan importante de su soberanía. Ello, pues debe recordarse que 

desde la perspectiva política tradicional, la soberanía pertenece a 

la nación, y como tal, resulta impropio que ella la pierda a manos 

de otras entidades, en este caso internacionales, y que además, no 

exista ningún control sobre su labor. Por eso sólo cabe delegarla 

de manera temporal, mediante elecciones periódicas, según los 

principios más fundamentales de la democracia, pero nunca 

renunciar a ella. 

 De esta forma, aun cuando se cumplieran los requisitos 

que exige la OMS para las modificaciones en comento, esto dista 

mucho de ser legítimo, por la razón antes aludida. Sin perjuicio, 



210 

 

además, de que no existe ninguna proporción entre la importancia 

de una decisión como esta y los requisitos formales que se exigen 

para su adopción. Por eso, por muy plenipotenciarios que sean los 

representantes de cada país en la asamblea de la OMS en que se 

votarán estas modificaciones, en el fondo, ellas no tienen ningún 

valor. 

 Estas y otras razones hacen, en consecuencia, que este 

nuevo tratado y reglamento posean desde su origen una nulidad 

absoluta e insalvable. 

 

 

94. ¿Hacia una gobernanza global? *  

 

 Finalmente, en su última reunión, la OMS se salió con la 

suya: si bien no pudo ser modificado de momento el Tratado de 

Pandemias (el CA+), sí lo fue, y en mútiles aspectos, el 

Reglamento Sanitario Internacional (RSI), de 2005. Respecto del 

primer documento, se estipuló dar un mayor plazo para lograr las 

tan ansiadas enmiendas. 

 En el fondo, lo que ocurrió es que varias de las 

disposiciones del tratado fueron trasvasijadas al reglamento, de 

tal forma que la OMS podría usar sus nuevos poderes a nivel 

global cuando lo estime necesario, con la agravante que sus 

dictámenes vendrían a ser obligatorios para los Estados. Ello, 

pese a que por estatutos internos, las disposiciones recientemente 

votadas debieran haberse conocido con una antelación de al 

menos cuatro meses, lo que aquí claramente no ocurrió, al 

revelarse su contenido recién al inicio de esta reunión 

 De este modo, le será posible declarar cuarentenas, 

imponer certificados de vacunación, restringir viajes, generar 

autoridades de control y además, vigilar la información que 

disienta de su versión de las cosas (lo que ella considera 

“desinformación”). Estos poderes debieran entrar en vigor 

cuando la OMS lo anuncie, salvo que un Estado en particular 

decida voluntariamente adelantar su vigencia para sí. Todo esto 

consta en el largo documento “Seventy-Seventh World Health 

 
* Publicado el miércoles 05 de junio de 2024. 



211 

 

Assembly. Agenda item 13.3, A77/A/CONF./14”, del 01 de junio 

último, ya disponible en su propia página web. 

 Ahora bien, no cabe duda de que en diversas 

oportunidades, es necesario que distintos países adopten 

decisiones en conjunto, al enfrentarse a problemas comunes que 

no pueden ser solucionados con éxito por un solo Estado, al 

afectar lo que podría considerarse el bien común planetario o al 

menos regional. De hecho, ya existe doctrina que habla de la 

necesidad de una “gobernanza global” (otros hablan de la 

conveniencia de contar con un “constitucionalismo global”) con 

este fin. Mas, ¿dirigido por quién? 

 Incluso, a momentos da la impresión que para esta forma 

de pensar, los Estados y su propia legitimidad provendrían de esta 

supraentidad encargada de dicha “gobernanza global”, olvidando 

que en los hechos, y como muestra la historia, han sido el propio 

orden y el Derecho internacionales los que han derivado de la 

previa existencia de los Estados, sin cuya colaboración y actitud 

no habrían surgido jamás. Mas aquí parece querer darse un “giro 

copernicano” a esta situación. 

 Sin embargo, el gran ausente en todo este debate es el tema 

del control que por fuerza debe tener y exigirse a un hipotético 

poder de tales dimensiones y que en el caso de la OMS no existe. 

De hecho, la simple lógica indica que a mayor poder, más altas y 

estrictas medidas de control debiera haber a su respecto, pues si 

como es sabido, “el poder corrompe”, cuesta imaginar hasta qué 

nivel podría llegar la corrupción, de tenerse un poder tan 

monstruoso y global como el que algunos pretenden lograr.  

 Mas, si a pesar de los notables avances que han existido 

en los últimos siglos, siguen existiendo tantos y tantos problemas 

para controlar al poder de un simple Estado, ¿con qué situaciones 

podríamos encontrarnos en caso de surgir este auténtico 

“Superleviatán”? 

 

  



212 

 

95. Una peligrosa dictadura internacional *  

 

 Se está haciendo costumbre que diversas autoridades 

elegidas democráticamente en sus respectivos países deleguen 

parte de sus poderes a entidades internacionales no elegidas, que 

de este modo quedan facultadas para tomar cada vez más 

decisiones que los afectan, sin que los ciudadanos puedan hacer 

nada para defenderse de potenciales abusos. 

 De este modo, gracias a esta delegación, se produce al 

mismo tiempo una grave merma de las facultades de los 

funcionarios estatales delegantes, así como una total falta de 

control de la actividad de estas nuevas autoridades 

internacionales por parte de los ciudadanos. 

 Es esto precisamente lo que se busca lograr con un futuro 

tratado aún en discusión que favorece a la OMS, de prevención, 

preparación y respuesta ante pandemias, que de acuerdo con sus 

promotores, debiera ver la luz en 2024. 

 Este acuerdo pretende lograr una mejor reacción y 

respuesta ante eventuales futuras pandemias, para lo cual daría a 

la OMS una serie de facultades que se impondrían a los Estados 

participantes en virtud de este tratado, como declarar la existencia 

de una pandemia y las medidas para combatirla (diagnósticos, 

vacunaciones, encierros, etc.). 

 Se ha debatido mucho si este acuerdo conlleva o no una 

cesión de soberanía de los Estados a este organismo internacional. 

Con todo, resulta evidente que si se está trabajando en un borrador 

de tratado, es para que la OMS tenga aún más influencia en los 

países que la integran en caso de surgir una emergencia sanitaria 

global. Por tanto, resulta evidente que los países quedarán más 

sujetos a sus decisiones que antaño. 

 Ahora bien, sea cual fuere la situación final, al menos cabe 

hacer dos comentarios. 

 El primero, es que los representantes de cada país debieran 

al menos consultar de alguna manera a sus ciudadanos, si es que 

están de acuerdo con que comprometan a sus Estados ante la 

comunidad internacional, representada por alguno de sus órganos. 

 
* Publicado el miércoles 12 de abril de 2023. 



213 

 

Lo que no parece lógico, es que actúen motu proprio, pues esta 

delegación de facultades, cualesquiera que sean, requiere de una 

autorización expresa del pueblo afectado. En caso contrario, es 

como si el mandatario actuara sin tener facultades, con lo cual los 

supuestos compromisos que adquiere no tendrían ningún valor. 

Por eso, ¿quién los autorizó para actuar así? 

 El segundo comentario, en íntima relación con el anterior 

y que viene a reforzarlo, es que con esta delegación impropia, la 

ciudadanía pierde cualquier oportunidad de controlar o al menos 

“castigar” una mala actuación del organismo beneficiado, en este 

caso la OMS. Ello, pues en el evento de una mala gestión, no le 

es posible acusarlo ante nadie ni tampoco sancionarlo, por 

ejemplo, no reeligiendo a sus miembros para un futuro período.  

 De este modo, lo que termina ocurriendo es que se genera 

una especie de dictadura internacional, en que surgen órganos que 

no son controlados por nadie y sobre los cuales la ciudadanía no 

tiene poder alguno, todo lo cual hace que dicho órgano pueda 

actuar en la más absoluta impunidad, e interferir de manera 

notable en la vida de las personas. 

 Si a lo anterior se agrega que la OMS no es una entidad 

neutra, al depender para su existencia del financiamiento de 

diferentes países o incluso entidades privadas, cualquier entrega 

de poder a su respecto se torna aún más peligrosa e inexcusable. 

 Así las cosas, ¿de qué sirve tener regímenes democráticos 

en cada país? 

 

 

96. Una “policía del pensamiento” global *  

 

 Hace poco la UNESCO ha publicado un documento 

llamado “Directrices para la gobernanza de las plataformas 

digitales”, que establece un “conjunto de deberes, 

responsabilidades y funciones para los Estados, las plataformas 

digitales, las organizaciones intergubernamentales, la sociedad 

civil, los medios de comunicación” y otras entidades de todo tipo, 

a fin de atacar la “desinformación, el discurso del odio y las 

 
* Publicado el miércoles 31 de enero de 2024. 



214 

 

teorías conspirativas”. Es decir, pretende controlar desde 

instancias internacionales, ayudadas por los gobiernos 

respectivos, qué se puede decir y qué no en el ciberespacio. 

 El problema es que al no existir control sobre los entes 

fiscalizadores, casi cualquier cosa podría ser considerada 

“desinformación”, “discurso de odio” o “teorías conspirativas”, 

al ser completamente subjetivos los criterios para su 

determinación. Lo cual no puede estar más lejos del espíritu que 

anima y precisamente justifica la democracia: el pensar distinto y 

poder expresarlo libremente, sin perjuicio de responder a 

posteriori por eventuales daños que eso produzca. Sin embargo, 

aquí estamos ante una descarada censura.  

 Es por eso que posiblemente uno de los mayores logros de 

nuestra época ha sido la internet, en que la libertad de expresión 

es tal vez más fuerte que en ninguna otra parte, lo que ha 

permitido no pocas veces, y gracias a información independiente, 

percatarse de graves y peligrosas situaciones que habrían pasado 

desapercibidas de otra manera. 

 De ahí que se haya advertido tantas veces aquí sobre el 

surgimiento cada vez más evidente de un gobierno que se 

pretende mundial, que busca imponerse a las soberanías 

nacionales y las decisiones democráticas de los pueblos. Es cosa 

de recordar, por ejemplo –y como también se ha señalado aquí–, 

el “Convenio, acuerdo u otro instrumento internacional de la 

OMS sobre prevención, preparación y respuesta frente a 

pandemias («CA+» de la OMS)”, un nuevo proyecto de tratado 

pandémico que pretende lograr una gobernanza sanitaria global al 

mando de este organismo para la “prevención de pandemias, 

preparación, respuesta y recuperación del sistema de salud, y en 

la convocatoria y generación de evidencia científica”, lo que le 

permitiría ordenar el cierre de fronteras, restricciones de viajes, la 

denegación de entrada a ciertos países, el rastreo de contactos, 

cuarentenas forzadas, exámenes médicos, e incluso la medicación 

forzada de las personas. 

 Por eso y volviendo al tema que nos ocupa, una iniciativa 

como esta es, en realidad, un intento más o menos soterrado por 

limitar la libertad de expresión y en el fondo, acabar con ella, al 

más puro estilo totalitario, por mucho que se disfrace lo anterior 



215 

 

con bonitas palabras o apelando a los “derechos humanos”. Ello, 

a fin de poder imponer una “verdad oficial” a nivel global, contra 

la cual no se pueda disentir. 

 De esta manera, los organismos internacionales y los 

Estados se convierten en una “policía del pensamiento” al más 

puro estilo orwelliano, buscando así silenciar a quienes tengan 

concepciones diferentes a la oficial. Y lo más contradictorio y 

peligroso del asunto, es que lo anterior se hace en nombre de los 

“derechos humanos”, que surgieron precisamente para impedir 

situaciones como esta. 

 ¿Vamos a seguir tapándonos los ojos, empeñados en que 

sólo existe e importa nuestra “comarca jurídica nacional”, sin 

mirar lo que ocurre más allá de nuestras fronteras? 

 

 

97. El “Pacto para el Futuro” * 

 

 Entre el 20 y el 23 de septiembre se realizó en la ONU, en 

Nueva York, la “Cumbre del Futuro”, evento que se vio 

cristalizado en el documento titulado “Pacto para el Futuro”.  

 Como señala la misma página web de la ONU, este 

acuerdo “incluye un Pacto Digital Global y una Declaración sobre 

las Generaciones Futuras. El Pacto cubre una amplia gama de 

temas que incluyen la paz y la seguridad, el desarrollo sostenible, 

el cambio climático, la cooperación digital, los derechos 

humanos, el género, la juventud y las generaciones futuras, y la 

transformación de la gobernanza global”. 

 El texto fue aprobado por líderes de 193 países y pretende 

ser un acuerdo global para enfrentar una serie de problemas que 

aquejan actualmente a la humanidad. Vendría a ser una nueva 

versión de la Agenda 2030, pero aplazada para el año 2045.  

 De esta manera, además de reiterar las materias de la 

anterior agenda, agrega otras, tales como la inteligencia artificial, 

la financiación del desarrollo, la ciencia, la tecnología y la 

innovación. Igualmente, busca regular las redes sociales, lo que 

 
* Publicado el miércoles 09 de octubre de 2024. 



216 

 

varios críticos consideran un abierto intento por censurarlas y 

controlarlas. 

 De hecho, respecto de esto último, en una columna 

anterior hablábamos del reciente documento titulado “Proyecto 

de convención de las Naciones Unidas contra la 

ciberdelincuencia”, y en otra columna comentábamos la 

detención de Pavel Durov, fundador de Telegram. Ambos hechos 

se vinculan de lleno con este último y preocupante problema. 

 Como es de esperar, e igual que con la aludida Agenda 

2030, este documento tendrá varias consecuencias para nuestros 

países, al buscar imponerse a los mismos con la excusa de 

enfrentar el delicado momento que hipotéticamente vivimos 

como humanidad. 

 Ahora bien, y al margen de las buenas intenciones que en 

teoría existan aquí, nuevamente se pretende generar una serie de 

medidas impuestas de forma autocrática y sin la más mínima 

consideración por el parecer de los ciudadanos del planeta, pese 

a que seremos de lejos los más afectados por ellas. Y aunque se 

señale que el documento final ha sido el resultado de varios 

trabajos e informes previos, lo que se quiere recalcar aquí es que 

la ciudadanía no solo no ha tenido ninguna participación en ellos, 

sino que ni siquiera ha sido adecuadamente informada de este 

evento. 

 Tampoco basta con señalar que es suficiente con el hecho 

que el documento haya sido aprobado por los representantes de 

decenas de países. Y no lo es, se insiste, porque la ciudadanía no 

ha sido informada de esto ni tampoco ha consentido en generar 

un gobierno global que se imponga a la soberanía y 

autodeterminación de los propios Estados. Ello, pues al buscar 

tener estas medidas una completa preferencia respecto de las 

decisiones nacionales, lo mínimo que cabe exigir es que la 

ciudadanía esté informada y otorgue su beneplácito. 

 Se trata así de otro paso más en pos de un gobierno global, 

que pretende imponer sus decisiones a la humanidad sin 

cortapisas ni controles, en teoría por su bien. Una tecnocracia en 

toda regla, que hace ilusoria y banal la institucionalidad de cada 

país.  



217 

 

 En efecto, ¿de qué sirve tener una Constitución, una 

división de poderes, elecciones democráticas y un largo etcétera, 

si cualquier decisión local puede ser borrada de un plumazo por 

el querer de esta oligarquía tecnocrática global? 

 

 

98. ¿El mundo es Davos? * 

 

 En estos días se realiza en Suiza, como ya es tradición, el 

Foro de Davos, en el cual personalidades de primer orden a nivel 

planetario, sobre todo del mundo político y económico, se reúnen 

para ver de qué modo pueden ayudar al mundo para superar los 

problemas que según ellos, lo aquejan (en el último tiempo su 

insistencia en crisis de tipo sanitario y ahora también climática 

casi copan su agenda). De ahí que las soluciones que proponen (e 

imponen, gracias a diversos organismos internacionales y la 

ayuda de los gobiernos locales) son establecidas de manera 

unilateral e inconsulta por ellos, pese a que afectan importantes 

derechos fundamentales de la casi totalidad de la población. 

 Ahora bien, al margen de las intenciones de todo tipo que 

pueda haber y de la real existencia y magnitud de los problemas 

que se plantean, lo que más llama la atención es la nula 

consideración por el parecer de los directamente afectados gracias 

a las políticas que se acuerdan en sus reuniones: nosotros mismos. 

 En efecto, cada vez da más la impresión que estamos 

volviendo a una especie de gobierno aristocrático, en que unos 

pocos mandan y casi todo el resto obedece, muchas veces por la 

fuerza, sin tener la más mínima posibilidad de objetar ni oponerse 

a lo decidido. Lo cual no puede menos que poner en total duda e 

incluso completa crisis nuestro actual sistema democrático, 

además de la real defensa y eficacia de los derechos humanos que 

en teoría debiéramos tener todos. 

 Lo anterior no es conspiranoia ni nada que se le parezca: 

actualmente las grandes decisiones que afectan al mundo y en 

particular a Occidente, no son el resultado de procesos 

democráticos en que se otorgue a la población la oportunidad de 

 
* Publicado el miércoles 17 de enero de 2024. 



218 

 

dar su parecer, sino de grupos cupulares que por un supuesto bien 

común planetario, imponen su querer. Y a lo sumo, en algunos 

casos esta voluntad popular es usada como elemento legitimador 

a posteriori de estas decisiones previamente adoptadas e 

impuestas.  

 Como botones de muestra, piénsese en cómo nos afectó la 

última pandemia, o las políticas que se están proponiendo para 

combatir el llamado “cambio climático”. 

 En consecuencia, ¿vale la pena seguir participando en el 

juego democrático en cada país, si las decisiones realmente 

importantes se adoptan por esta élite mundial inalcanzable por las 

masas? ¿De qué sirve tener leyes y gobernantes locales si sus 

resguardos y decisiones pueden ser barridas de un plumazo desde 

Davos?  

 Podría así y sin exagerar, parafrasearse al máximo 

representante del absolutismo del Antiguo Régimen, Luis XIV, 

cuando señalaba que “el Estado soy yo”: hoy parecen querer 

decirnos que “el mundo es Davos”. 

 Finalmente, si buena parte de la lucha de la humanidad ha 

sido limitar y controlar al poder a fin de evitar sus abusos, en el 

presente caso este límite no existe, con la agravante de que se 

están tomando decisiones que afectan a cientos e incluso miles de 

millones de personas. ¿Alguien cree, sinceramente que ante un 

poder tan monstruoso, nadie pueda caer en la tentación de abusar 

del mismo, sobre todo con las posibilidades abismantes que hoy 

otorga la tecnología? ¿Podrán así las cosas dominar su propio 

dominio? 

 

 

99. Robándose a nuestros jóvenes *  

 

 En estos días, se ha realizado en México la Conferencia 

Mundial de la Juventud, que ha concluido con la “Declaración de 

Guanajuato”, documento que pretende, ni más ni menos, privar a 

los padres de su legítimo e inalienable derecho a educar a sus 

propios hijos de acuerdo a sus convicciones. 

 
* Publicado el miércoles 01 de septiembre de 2010. 



219 

 

 En efecto, el aludido documento aborda las políticas 

referidas a la juventud en materias de sexualidad desde el enfoque 

de la ideología de género y todo lo que esto conlleva. 

 ¿Qué significa lo anterior? Sencillamente, que se pretende 

imponer, no ya a nivel estatal, sino internacional, un prisma único 

y totalitario de la sexualidad a los niños y jóvenes, que incluye 

todo lo que se puede imaginar. 

 Así, este documento llama a establecer políticas públicas 

que garanticen de forma global el acceso a la denominada “salud 

sexual y reproductiva”, o sea, en la ya conocida jerga de la ONU, 

al completo y gratuito acceso a todo tipo de anticonceptivos y 

abortos para menores de edad, sin conocimiento ni menos 

autorización de sus padres. 

 Pero además, el aludido documento establece directrices 

sobre los planes de educación sexual desde una perspectiva –así 

llamada– “integral”, que en términos simples, significa que aquí 

“todo vale”, incluidas, por supuesto, las diversas formas de 

“familia” por todos conocidas. 

 Es decir, el intento por imponer una nueva antropología, 

que tiene su punta de lanza en la concepción de la sexualidad 

como una actividad aparentemente sin reglas (salvo, por 

supuesto, las que determine el poder de turno), que atenta contra 

todo lo que huela a “tradicional” o “conservador”, y que en el 

fondo, equivale en el corto plazo a la destrucción de la familia y 

en el largo, a un “invierno demográfico” que puede poner en 

entredicho la continuidad como país de naciones enteras, posee 

ahora ribetes de totalitarismo internacional. 

 Se insiste: lo que se pretende con este documento es 

adoctrinar a nuestros niños y jóvenes en un cúmulo de materias, 

por decir lo menos, muy discutibles sobre sexualidad humana, 

haciendo caso omiso, es más, anulando por completo la libertad 

de los padres en este sentido, así como la posibilidad de disentir. 

De esta manera, se impone en este campo una emancipación total 

de los menores de edad respecto de sus progenitores (siendo que 

para muchísimas otras materias poseen una libertad muy 

restringida), a fin de entregarlos, sin condiciones ni protección 

alguna, a las directrices del poder no ya estatal, sino internacional. 



220 

 

 Al parecer, el ansia de dominio de algunos no tiene 

límites. Es por eso que ya no basta con controlar a otros gracias 

al poder del Estado, sino que el paso siguiente, por simple lógica, 

es crear una especie de Superestado, un Superleviatán, en 

lenguaje hobbesiano. ¿Dejaremos que se roben así a nuestros 

jóvenes y niños? 

 

 

100. La máxima discriminación *  

 

 Recientemente, el Parlamento Europeo ha condenado –

igual como hicieran algunos movimientos feministas hace algún 

tiempo– el aborto y la selección prenatal en función del sexo, esto 

es, que se termine con la vida de niñas por el sólo hecho de ser 

tales. Sin duda una resolución notable, si se toma en cuenta la 

avalancha abortista que hoy nos invade, como muestran algunos 

sucesos recientes. 

 Así por ejemplo, en su último informe sobre el estado de 

la población mundial, la FNUAP está abogando por un nuevo 

“derecho humano”: la “planificación familiar”. De este modo, 

pretende lograr un completo control sobre la procreación, lo cual 

evidentemente, incluye el aborto ante un embarazo “no deseado” 

o incluso ante un “hijo no deseado”, si éste no corresponde al sexo 

querido o presenta patologías que no se está dispuesto a aceptar. 

 Por su parte, ONU Mujer está llamando a erradicar la 

violencia contra la mujer en todo el mundo, puesto que según el 

organismo, ellas viven en un “estado de miedo”. Y si bien existen 

muchos aspectos positivos, no hay que ser muy suspicaz para 

darse cuenta que el embarazo está siendo considerado cada vez 

más como un acto de “violencia” contra la mujer si no es querido 

por ésta. 

 En Irlanda, una mujer embarazada ha muerto 

recientemente de manera trágica, y aun cuando todavía no está 

claro si ello podría haberse evitado con un aborto, dicha situación 

ha sido astutamente aprovechada por el lobby abortista para exigir 

la liberalización de esta práctica en ese país. 

 
* Publicado el miércoles 05 de diciembre de 2012. 



221 

 

 Y por supuesto, ya se ha hecho costumbre que diferentes 

documentos e informes internacionales sigan alertando sobre la 

supuesta “sobrepoblación” del planeta, llamando a tomar –y 

financiando– drásticas políticas de control de la natalidad, que 

incluyen el aborto quirúrgico o químico, sobre todo en los países 

pobres. 

 Ahora bien, si para sus partidarios/as el aborto es 

considerado: 1) un “derecho humano”; 2) un método más de 

control de la natalidad; 3) una parte “esencial” de la salud de la 

mujer –al punto que para algunos el embarazo es una 

“enfermedad de transmisión sexual”–; 4) una instancia de 

liberación de la “violencia” que ellas sufren; 5) la manera de 

sacudir de sus hombros el verdadero “castigo” de la maternidad; 

6) una herramienta fundamental para el desarrollo profesional y 

personal de la mujer a fin de colocarla en una situación similar a 

la del hombre; y si unido a todo esto, 7) el no nacido es cualquier 

cosa menos una persona, ¿de qué se escandalizan algunos/as 

cuando se tiene noticia del aborto selectivo de niñas?  

 Con estas premisas es imposible impedir la mayor 

discriminación arbitraria contra las mujeres: matarlas antes de 

nacer por el sólo hecho de ser mujeres. Todo lo cual ha sido el 

fruto, paradójicamente, de una serie de pseudoderechos que en 

teoría, pretenden exactamente lo contrario. 

  



222 

 

 

  



223 

 

EPÍLOGO 
 

 

La presente obra ha tenido por objeto mostrar, de una 

manera simple y ojalá comprensible, la creciente y descontrolada 

influencia que está teniendo el Derecho internacional de los 

derechos humanos sobre los ordenamientos jurídicos nacionales, 

sobre todo dentro del Sistema Interamericano, junto a otros 

problemas relacionados, en su último capítulo. Para ello, se ha 

nutrido de 100 columnas de opinión, publicadas en diferentes 

épocas, que abordan diversos aspectos de esta temática. 

 La razón del interés en publicar una obra de estas 

características se debe a que el fenómeno descrito está teniendo 

una serie de consecuencias de máximo nivel en nuestros países, 

tanto desde el punto de vista jurídico como político. De hecho, en 

caso de consolidarse y lograr el Derecho internacional su 

hegemonía, como claramente pretende, lo anterior muy bien 

podría significar un cambio de época, al producirse el paso desde 

Derechos estatales soberanos a una especie de gobernanza global 

con un poder central de tipo regional o incluso planetario que se 

sobreponga a los primeros. Con todo, este proceso no está 

concluido y a decir verdad, no es posible saber si logrará su 

objetivo. 

 Por eso se hace imperioso generar un debate lo más amplio 

posible a este respecto, dadas las profundas transformaciones que 

pretende producir y que ya ha generado en nuestros países. Y la 

principal razón de este interés, es la total falta de control que 

existe sobre los principales actores internacionales (comités, 

comisiones y tribunales internacionales), al menos dentro del 

Sistema Interamericano, pese al enorme poder que pretenden 

lograr sobre el continente. 

 Lo anterior no deja de ser paradójico para nuestros días. 

Ello, pues la lucha de los tres últimos siglos, encarnada por el 

constitucionalismo moderno, ha buscado exactamente lo 

contrario: limitar al poder. Para ello, y mediante las respectivas 

cartas fundamentales, se ha procedido a regular la actividad de los 

órganos de cada Estado (de tal forma que sólo puedan hacer lo 

expresamente permitido por la ley y no su capricho) y a dividirlo, 



224 

 

a fin de que los distintos órganos se vigilen entre sí. A esto se ha 

añadido el sistema democrático de gobierno, para que al menos 

las principales autoridades sean elegidas por el pueblo, detentador 

de la soberanía de cada Estado. 

Sin embargo, el desarrollo que ha tenido el Derecho 

internacional de los derechos humanos dentro del Sistema 

Interamericano apunta en la dirección exactamente opuesta: 

lograr una enorme concentración de poder y además, no regulado, 

o regulado de tal manera, que la discrecionalidad e incluso 

arbitrariedad a la que pueden llegar los integrantes de sus 

organismos de control sobrepasa toda medida razonable. Lo cual 

se torna aún más paradójico en la actualidad, al buscar tener 

efectos no sobre un país, sino sobre un continente entero.  

Así entonces, el mecanismo que pretende contener a los 

Estados de la región, no se encuentra limitado por nadie en su 

actividad. 

 Ahora bien, ¿cómo es posible que ante una tradición de 

desconfianza hacia la autoridad estatal, más que probada a lo 

largo de la historia, para controlarla se pretenda generar una 

entidad de tipo internacional, en la cual se llama a confiar 

ciegamente, a pesar de no tener dicha entidad frenos ni 

contrapesos, casi no estar limitada por reglas (que además 

interpreta a su antojo) y sin que sus miembros sean elegidos por 

la ciudadanía, pese a ser la principal afectada por su labor? ¿Quién 

controla a los controladores? 

 La respuesta se encuentra en el contenido que dicen 

defender estas instancias internacionales: los derechos humanos. 

Por eso se ha hablado del efecto hipnótico que ellos ejercen en las 

sociedades contemporáneas, al menos occidentales, al 

atribuírseles de antemano (y para muchos sin discusión posible) 

un contenido bueno y justo, que nadie en su sano juicio podría 

desconocer. 

 Lo anterior resulta paradójico, dado el enorme y hasta 

insoluble debate que hoy existe sobre su fundamento, los 

derechos específicos que deben protegerse, sus relaciones 

mutuas, e incluso sus titulares. Y además, según se ha dicho, por 

la total falta de control sobre los organismos internacionales 



225 

 

tutores de estos derechos, que hace que en el fondo, busquen 

imponer su propia ideología a través de los mismos. 

 De este modo, en nuestros días se da el absurdo de que 

existe una confianza casi mesiánica en los derechos humanos 

como concepto abstracto, y al mismo tiempo, resulta imposible 

encontrarles un fundamento sólido. En consecuencia, parecen 

haberse convertido en un sucedáneo de nuestras anteriores 

certezas morales y jurídicas, convirtiéndose así en la gran religión 

de nuestro tiempo.  

 Sin embargo, lo único que les queda de objetivo y común 

es el nombre, o si se prefiere, la cáscara. Su contenido ha sido 

completamente modificado, tanto por la falta de fundamento que 

hoy los aqueja como por la ausencia de control sobre la actividad 

de los organismos internacionales que los tutelan. De esta forma, 

los actuales derechos humanos se encuentran en un constante 

proceso de construcción y reconstrucción, dadas las dúctiles 

reglas de funcionamiento del Sistema Interamericano, al punto 

que muchas veces resultan incompatibles con los derechos 

considerados clásicos. 

 Esta fe ciega en el concepto de derechos humanos, así 

como la falta de fijeza en su contenido, hacen que quienes logren 

apoderarse de dicho concepto, cuenten con una enorme ventaja 

para imponer su propia ideología a través de los mismos –

usándolos como una especie de caballo de Troya, al quedarles 

solo su cáscara–, pues al haberse convertido en una nueva 

religión, resulta cada vez más difícil oponerse a los mismos, al 

punto que pretenden imponer un pensamiento único. 

 Todo lo dicho no puede menos que sorprender a quien se 

enfrenta con estas aseveraciones por primera vez, pues se 

encuentra en las antípodas del objetivo inicial de los derechos 

humanos y de lo que sus actuales promotores dicen defender. Sin 

embargo, se ha llegado a esta decepcionante conclusión luego de 

varios años de investigación y de haber incursionado en las 

características y modos de funcionamiento del Sistema 

Interamericano, materias bastante técnicas y generalmente 

desconocidas por varios operadores jurídicos. 

 En consecuencia, dada la importancia de este fenómeno y 

de la complejidad de su comprensión, surgió la idea de plantear 



226 

 

al menos algunas de sus problemáticas de una manera simple, 

dirigida a no especialistas, para que al menos se tome conciencia 

a su respecto. 

 En este sentido, pues, esta obra no pretende ser demasiado 

original ni arribar a grandes elucubraciones, sino servir como 

material de difusión para el grueso público sobre materias que por 

su propia complejidad, no resultan tan fáciles de comprender. 

  

 

  



227 

 

BIBLIOGRAFÍA 
 

 

A continuación, se presenta un listado cronológico de las 

publicaciones en que el autor de esta obra ha abordado las 

materias que han inspirado las columnas que la componen: 

artículos de revistas especializadas, artículos en publicaciones 

electrónicas, capítulos de libros y libros. 
 

1. “Algunas consideraciones sobre la penetración del 

Derecho Internacional en los ordenamientos estatales 

influido por la perspectiva de género”, en Díkaion, 

Universidad de La Sabana (Colombia), vol. 21 Nº2, 

2012, pp. 385-405. 

2. “La creciente (y no controlada) influencia del Derecho 

Internacional de los Derechos Humanos en los 

ordenamientos internos”, en Revista de Derecho, 

Criminología y Ciencias Penales, Universidad San 

Sebastián (Chile), vol. 19-2, 2013, pp. 75-98.  

 (Publicado también en CHÁVEZ-FERNÁNDEZ 

POSTIGO, JOSÉ; SANTA MARÍA D’ANGELO, RAFAEL 

(Coords.) Derecho Natural y Iusnaturalismos. VIII 

Jornadas Internacionales de Derecho Natural y III 

de Filosofía del Derecho, Lima, Palestra Editores, 

2014, pp. 315-338.) 

3. “El caso Artavia Murillo vs. Costa Rica: análisis crítico 

y posibles efectos regionales”, en Derecho Público 

Iberoamericano, Universidad del Desarrollo (Chile), 

Año III N°6, 2015, pp. 13-61. 

4. “El incierto futuro de la libertad de expresión en el 

sistema interamericano de derechos humanos” en 

Revista Chilena de Derecho, vol. 42 Nº3, 2015, pp. 

1063-1096. 

5. “Los posibles efectos continentales del caso Artavia 

Murillo vs. Costa Rica a la luz del actual estado del 

Derecho Internacional de los Derechos Humanos”, en 

RAMOS KURI, MANUEL (Coord.), Artavia Murillo vs. 

Costa Rica. Análisis crítico a la sentencia de la Corte 



228 

 

Interamericana de Derechos Humanos en el fallo sobre 

fertilización in vitro, Querétaro, CISAV, Centro de 

Investigación Social Avanzada, 2016, pp. 79-114. 

6. “Control de convencionalidad interno y jueces locales: 

un planteamiento defectuoso”, en Estudios 

Constitucionales, Universidad de Talca (Chile), vol. 14 

Nº2, 2016, pp. 101-142. 

7. (Junto a la profesora LIGIA DE JESÚS CASTALDI) “¿Se 

comporta la Corte Interamericana como tribunal 

(internacional)? Algunas reflexiones a propósito de la 

supervisión de cumplimiento del Caso Artavia Murillo 

vs. Costa Rica”, en Prudentia Iuris, Universidad 

Católica Argentina, vol. 82, 2016, pp. 19-58. 

8. “El «deber de prevenir» violaciones a los derechos 

humanos y algunas de sus posibles consecuencias”, en 

Revista de Derecho, Universidad San Sebastián (Chile), 

Nº 22, 2016, pp. 45-70. 

9. “Un peligro para la dignidad humana del no nacido: el 

caso Artavia Murillo y el control de convencionalidad” 

[en línea]. Presentado en las XII Jornadas 

Internacionales de Derecho Natural: Ley Natural y 

Dignidad Humana, Universidad Católica Argentina. 

Facultad de Derecho, Buenos Aires, 2016. Disponible 

en: 

http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/ponencias

/peligro-dignidad-humana-no-nacido-abbott.pdf.  

10. “¿Es la Corte Interamericana de Derechos Humanos 

solamente un tribunal?”, en HERRERA, D.; 

LAFFERRIERE, N.; MAINO, G.; RAINIERI, D.; Estado de 

Derecho y Derechos Humanos, Buenos Aires, Editorial 

de la Universidad Católica Argentina/Konrad Adenauer 

Stiftung, 2018, pp. 321-361. 

11. “¿Es realmente viable el control de convencionalidad?”, 

en Revista Chilena de Derecho, vol. 45 Nº 3, 2018, pp. 

717-144. 

12. “La notable incerteza que produce la incorporación de 

los tratados de derechos humanos al Bloque de 



229 

 

Constitucionalidad”, en Prudentia Iuris, Universidad 

Católica Argentina, vol. 86, 2018, pp. 105-131. 

13. “La problemática incorporación de los tratados de 

derechos humanos al Bloque de Constitucionalidad”, en 

Tiempo de Derechos (México), Nº1, 2018, pp. 8-17. 

14. “The Inter-American Court of Human Rights, the 

Control of Conventionality Doctrine and the National 

Judicial Systems of Latin America”, en Ave Maria 

International Law Journal (USA) vol. 7, 2018, pp. 5-

21. 

15. “Introducción”, en SILVA ABBOTT, MAX (Coordinador), 

Una visión crítica del Sistema Interamericano de 

Derechos Humanos y algunas propuestas para su mejor 

funcionamiento, Valencia, Tirant lo Blanch, 2019, pp. 

15-24. 

16. “La doctrina del control de convencionalidad: más 

problemas que soluciones”, en SILVA ABBOTT, MAX 

(Coordinador), Una visión crítica del Sistema 

Interamericano de Derechos Humanos y algunas 

propuestas para su mejor funcionamiento, Valencia, 

Tirant lo Blanch, 2019, pp. 177-216. 

17. “Algunos de los nuevos derechos humanos como 

instrumentos de dominación”, en RAMOS-KURI, 

MANUEL; HERRERA FRAGOSO, AGUSTÍN; SANTOS, 

MANUEL J. (Coords.), El embrión humano. Una defensa 

desde la Antropología, la Biología del Desarrollo y los 

Derechos Humanos, México, Tirant lo Blanch, 2019, 

pp. 487-526. 

18. “¿Qué efectos produce el control de convencionalidad 

decretado por la Corte Interamericana en un 

ordenamiento jurídico?”, en Estudios Constitucionales, 

Universidad de Talca (Chile), vol. 18 Nº2, 2020, pp. 

265-308. 

19. “A Radiographic Analysis of the Effectiveness of the 

Decisions of the Inter-American Court of Human 

Rights”, en ILSA, Journal of International & 

Comparative Law (Bilingual Edition), Nova 

Southeastern University, Shepard Broad College of Law 



230 

 

(USA), vol. 26, issue 3, 2020, pp. 479-581 (versión en 

inglés), y pp. 663-763 (versión en español). 

20. “La notable evolución que han tenido los Derechos 

Humanos y algunas de sus peligrosas consecuencias”, 

en AA.VV., Vivir y educar en tiempos violentos. Una 

mirada interdisciplinaria, Santiago, Universidad San 

Sebastián Ediciones, 2021, pp. 151-182. 

21. “Algunos efectos teóricos que se producen al interior de 

un ordenamiento jurídico como fruto de la 

incorporación de los tratados de derechos humanos al 

bloque de constitucionalidad”, en Derecho Público 

Iberoamericano, Universidad del Desarrollo (Chile), 

Año 10 Nº 19, 2021, pp. 13-53. 

22. “Is the Control of Conventionality Really Viable?”, en 

Journal of Applied Business and Economics (USA), vol. 

23 (2), 2021, pp. 144-169. 

23. “Prólogo: Sin un fundamento adecuado, los derechos 

humanos se convierten en un insospechado peligro”, en 

HERRERA FRAGOSO, AGUSTÍN A. (Coordinador) 

Derechos Humanos: perspectivas de juristas 

iusnaturalistas. Tomo I. Sustento histórico, 

antropológico y Filosófico de los Derechos Humanos, 

México, Tirant lo Blanch, 2022, pp. 13-41. 

24. “Ius Constitutionale Commune para América Latina 

(ICCAL) y activismo judicial. ¿Hacia el gobierno de los 

jueces?”, en Prudentia Iuris, Universidad Católica 

Argentina, vol. 94, 2022, pp. 69-108. 

25. “Do Human Rights really protect Us? The evolution of 

the concept of Human Rights influenced by the work of 

the Inter American Court of Human Rights”, en 

Chrześcijaństwo-Świat-Polityka (Polonia), Nº 27, 2023, 

pp 168-190. https://doi.org/10.21697/CSP.2023.27.1.10 

26. “Los reales alcances de la doctrina del control de 

convencionalidad a la luz de algunas de las 

características del Derecho interamericano de derechos 

humanos”, en Revista de Derecho y Ciencias Sociales, 

Universidad San Sebastián (Chile), Nº 28, 2023, pp. 59-

99. 

https://doi.org/10.21697/CSP.2023.27.1.10


231 

 

27. “El Derecho interamericano de derechos humanos: 

¿hacia un giro copernicano jurídico?”, en CREGO, JORGE 

y PEREIRA SÁEZ, CAROLINA (Eds.), Los nuevos derechos 

humanos: Teoría jurídica y praxis política, Granada, 

Comares, 2024, pp. 417-438. 

28. “La democracia en Iberoamérica y la doctrina del 

control de convencionalidad: una aproximación”, en 

ABEDRAPO, JAIME (Ed.) La democracia y sus desafíos 

en el cambio de época, Valencia, Tirant lo Blanch, 2024, 

pp. 181-236. 

29. “Human Rights Treaties and Constitutional Block”, en 

JAVIER CREMADES y CRISTINA HERMIDA DEL LLANO 

(Eds.), Encyclopedia of Contemporary 

Constitutionalism, Springer Cham (publicación online), 

2024. DOI https://doi.org/10.1007/978-3-319-31739-7. 

30. “Lo que realmente importa no son los tratados, sino el 

modo en que funciona en la práctica el Sistema 

Interamericano de Derechos Humanos”, en DÉBORA 

RANIERI DE CECHINI y SOFÍA CALDERONE (Dirs.); 

LUCÍA MARÍA TRAVERSO (Coord), El aborto ante la 

Corte IDH: a propósito del caso “Beatriz vs. El 

Salvador”, Buenos Aires, El Derecho, (libro digital), 

2024, pp. 107-137. 

https://www.linkedin.com/feed/update/urn:li:activity:7

156402878092320768/. 

31. El control de convencionalidad y la transformación de 

los sistemas jurídicos interamericanos, Valencia, Tirant 

lo Blanch, 2024, ISBN: 978-84-1197-430-1. 

32. “Algunos comentarios al altercado entre la Corte 

Interamericana y Perú por un proyecto de ley”, en El 

Derecho. Diario de Doctrina y Jurisprudencia, 

Pontificia Universidad Católica Argentina, Nº 15.825, 

Buenos Aires, jueves 12 de septiembre de 2024, ISSN 

1666-8087, Año LXIII ED 308, pp. 3-7. 

33. “Breves comentarios a un informe de la Comisión 

Interamericana sobre libertad religisoa”, en IUS, 

Revista de Investigación Jurídica (México), vol. 19 Nº 

55, 2025, pp. 51-73. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-31739-7
https://www.linkedin.com/feed/update/urn:li:activity:7156402878092320768/
https://www.linkedin.com/feed/update/urn:li:activity:7156402878092320768/


232 

 

En espera de publicación: 

  

34. “El control heterónomo de convencionalidad”, en 

NÚÑEZ POBLETE, MANUEL (Ed.), Derecho 

Internacional, Derechos Humanos y Democracia. Liber 

Amicorum Eduardo Vio Grossi, Valparaíso, Ediciones 

Universitarias de Valparaíso (Chile). 

35. “¿Existe o no una jerarquía entre el Derecho 

Internacional y el nacional dentro del Sistema 

Interamericano?”, en Persona y Derecho, Universidad 

de Navarra, vol. 93, 2025. 

36. “La exigencia del Sistema Interamericano de adaptar el 

Derecho nacional al Derecho internacional: ¿una tarea 

imposible?”, enviado a Prudentia Iuris, Universidad 

Católica Argentina, vol. 100, 2025. 

37. “Breve análisis del caso ‘Beatriz vs. El Salvador’ 

(2024)”, enviado a Sentencias Destacadas 2025. Una 

mirada desde la persepctiva de las políticas púbicas, 

Santiago, Ediciones LYD, 2025. 

38. La Corte Interamericana y su paulatina construcción de 

un ‘derecho al aborto’”, en RAMOS KURI, MANUEL 

(ED.), El embrión humano, México, Tirant lo Blanch, 

2026. 

39. “El caso Beatriz vs. El Salvador: ¿un simple compás de 

espera?”, en DÉBORA RANIERI DE CECHINI y SOFÍA 

CALDERONE (Dirs.), Análisis del caso Beatriz vs. El 

Salvador, México, Tirant lo Blanch, 2026. 

40. “La compleja relación entre la libertad de expresión y la 

no discriminación dentro del Sistema Interamericano”, 

en GARDUÑO DOMÍNGUEZ, GUSTAVO Y TELLO 

MENDOZA, JUAN ALONSO (Eds) La interacción del 

Derecho constitucional con el Derecho Internacional, 

México, UNAM, 2026. 

 


