€) studocu

El pensam Arist etc - Textos

Scan to open on Studocu

Studocu is not sponsored or endorsed by any college or university
Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)


https://www.studocu.com/es-ar?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/el-pensam-arist-etc-textos/48943373?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/course/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/3173507?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/el-pensam-arist-etc-textos/48943373?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/course/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/3173507?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos

“EL PENSAMIENTO JUS-FILOSOFICO DE ARISTOTELES Y DE
SANTO TOMAS.”

de Michel Villey.-

Contenido de la Obra:

Prélogo
La Filosofia del Derecho de Aristoteles

I.- Preliminares. II.- La definicion del derecho.- III.- Las fuentes del derecho.- IV.-
Conclusion

La Doctrina del Derecho de Santo Tomas

I.- Introduccion. II.- La doctrina del derecho natural. III.- Teoria de las Leyes
positivas

IV.- Los aportes de la fe cristiana. V.- Conclusion
Apéndice I: De la Laicidad del Derecho segun Santo Tomas
I.- Introducciodn. II.- La Ley Nueva. III.- La Ley Antigua.

IV.- Las fuentes profanas del derecho. V.- Conclusién.

Apéndice II: Precedentes de la Antigiiedad Griega

I.- Los origenes de la filosofia del derecho griega. II.- Filosofia del Derecho de
Platén

Apéndice III: Los Principios del Derecho Romano.

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



“EL PENSAMIENTO JUS-FILOSOFICO DE ARISTOTELES Y DE SANTO
TOMAS.”

de Michel Villey.-

PROLOGO.-

No hace mucho, encontramos en un libro de Gustave Thibon una definicion de
la moda de un acierto notable; decia: “la moda, esa dictadura de lo efimero que se
ejerce sobre los desertores de la eternidad”. En efecto, el fenémeno de la moda
implica la tirania de todo lo que de accidental, fugaz y pasajero existe en la vida del
hombre, con total desprecio de aquello que de sustancial, intimo y universal hay en
ello. Pero si la sumision a la moda tiene, en general, un efecto negativo éste es
maximo y de enormes consecuencias cuando se trata de la filosofia. En realidad,
esclavizarse a las novedades en el campo del vestir, no puede tener mas
consecuencia que el ridiculo; por el contrario, en el dmbito del conocimiento
filosofico -por tratarse del primero de los saberes y fundamentos de todos ellos- el
atarse a las novedades, tiene un efecto disgregador, ya que impide la acumulacién y
enriquecimiento de las investigaciones, la profundidad y firmeza que sdélo da el
tiempo y la objetividad y universalidad del saber. Esto repercute sobre todo el
edificio del saber humano, que se ve sometido a una mutacion constante, al compas
de las variaciones, en el saber fundamental. Al producirse la aparicién de una nueva
doctrina, por infundada que ella sea, es necesario recomenzar todo de nuevo,
echando por la borda el saber acumulado trabajosamente por generaciones; el
esnobismo filoséfico termina transformando el saber de los hombres y en algo
similar a la tela de Penélope, tejida de dia y destejida de noche.

También en el campo de la Filosofia del Derecho hemos debido sufrir las
consecuencias de las modas filosoficas, empujadas por el mito progresista, segun el
cual, todo aquello que es posterior en el tiempo, aunque no tenga ni pies ni cabeza,
es mejor y mas verdadero que lo que le precedio. Hoy la doctrina de moda es la de
la filosofia analitica, que nos ha proporcionado una serie de ensayos cortos sobre
temas ultramicroscépicos, escritos en un lenguaje y con una simbologia esotérica
absolutamente incomprensible para los juristas. Sin destacar el valor que puedan
tener algunas de estas investigaciones, al dejar de lado el contexto general de los
problemas, circunscribiéndose a una diseccién ultralocalizada de algunos temas (el
lenguaje juridico, la logica de las normas), sus doctrinas dejan sin respuesta las
principales -y por ello méas vitalmente acuciantes- preguntas acerca de lo juridico.
En el afan de novedad, postergan los perennes temas del saber juridico: el concepto
de derecho, la justicia, el derecho natural o el fundamento del derecho, los valores
juridicos, etc. En su lugar, realizan abstrusos estudios, llevados a cabo con un

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



método extrano al derecho y que, por novedosos que resulten, no interesan
verdaderamente a nadie, salvo a los mismos iniciados en la secta analitica.

Michel Villey, a quien acabamos de traducir y nos toca ahora prologar, no es,
precisamente, un filésofo “a la moda”; declara expresamente no participar de la
mitologia progresista, ni de pretender halagar al publico universitario de nuestros
dias; para el profesor de Paris, no se trata de novedad o de antigiiedad de las
doctrinas, sino de verdad y ella debe ser buscada por sobre cualquier prejuicio
relativo al tiempo de su formulacién. Por ello, quienes se sepan siervos de las modas
filosoficas mas vale la pena que no lean este libro; no encontraran en él ninguna
audaz novedad, ninguna afirmacion apta para asombrar “snobs”. Sélo se encontrara
en él una ardiente busqueda de la verdad juridica en las fuentes donde realmente
puede ser encontrada: en los padres del pensamiento occidental: Aristételes, los
jurisconsultos romanos y Tomas de Aquino.-

Su investigacién se fundamenta sobre un laborioso manejo de las fuentes; todas
sus afirmaciones provienen de un exhaustivo estudio de los textos clasicos, de los
que demuestra tener un conocimiento admirable. Pero ademads, su amplio saber
acerca del pensamiento contemporaneo, le permite cotejar sus resultados con los de
la meditacién clasica, resultando asi una exposicion vivida y atrayente; Villey hace
dialogar a Aristételes con los jus naturalistas modernos y los pensadores
contemporaneos, didlogo del que estos ultimos salen muy mal parados.

Quiza pueda achacarse a nuestro francés algun exceso en el fervor polémico, que
deriva a veces en una cierta unilateralidad de sus juicios. El ardor en la controversia
lo conduce, en determinados pasajes, a una rigidez y virulencia en sus afirmaciones,
que no siempre derivan en beneficio de la verdad. Tal es el caso de su condena total
a la obra de autores, como Francesco Olgiati o Lachance, quienes, aparte de
algunos errores en que puedan haber incurrido, efectuaron una valiosa tarea de
profundizacién y difusion del pensamiento filoséfico-juridico de Santo Tomas de
Aquino. Algunas otras muestras de las consecuencias tedricas de la vehemencia de
Villey, han sido sefialadas por Juan Miguel Bargallé Cirio en su Estudio Preliminar al
volumen de esta misma coleccién “El derecho, perspectiva griega, judia y
cristiana”, por lo que considero innecesario repetirlas aqui. Pero, mas alld de
cualquier exceso en la controversia, la obra de Villey es un ejemplo de
desinteresada busqueda de la verdad, de profundo deseo de saber “para huir de la
ignorancia”, “en vista del conocimiento y no por alguna utilidad”, tal como lo
expresara Aristételes del sabio al comienzo de su Metafisica.-

Para Villey, la verdad o el error de una filosofia practica, debe juzgarse por sus
resultados; para su capacidad para dar lugar, en la realidad de los hechos, a un
sistema social justo y perdurable. La piedra de toque para saber acerca del acierto
de la filosofia clasica del derecho es, pues, su virtualidad operativa: el derecho
romano, la mas perfecta creacién juridica del mundo occidental, se edific6 sobre sus
bases. Mas tarde, presidié el renacimiento de este derecho, el “mos italicus” y

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



estuvo presente en el pensamiento de los juristas practicos de Europa hasta fines de
la Edad Media. Casualmente, cuando desaparecio su eficacia operativa, es cuando
el derecho continental se precipitd por los caminos del racionalismo vy,
consecuentemente, del formalismo. Frente a estos datos de la historia del derecho,
piensa Villey que quienes pretendan una recuperacién o renacimiento del pensar
juridico, deben volver la mirada a las doctrinas que precedieron a las malogradas
experiencias de la Edad Moderna, cuyas consecuencias persisten aun en nuestros
dias. Para nuestro autor, la lectura de Aristételes y Tomas de Aquino tiene mucho
que aportar a los juristas de hoy y el retorno al pensamiento realista, es la condicion
previa indispensable para un nuevo florecimiento del pensar juridico. Después de
todo, y como decia la modista de Maria Antonieta, “las cosas mas nuevas son las
que se han olvidado”.-

Una aclaracion respecto a la obra que hemos traducido: en realidad, no se trata
de un libro estructurado originariamente como tal, sino de las notas
correspondientes a los cursos dictados por el Profesor Villey en la Universidad de
Paris y editados posteriormente mediante el sistema mimeografiado. Por esta razon,
no se encontrara en las paginas que siguen un estilo depurado; se observara poco
cuidado en las citas y, en general, en los aspectos formales. El valor de este trabajo
se encuentra en los aspectos sustanciales y a ellos debe dirigirse quien los lea, con
la seguridad de que encontrara alli una asombrosa dosis de verdad, sobre todo para
estos tiempos, en que ha tomado una lamentable vigencia el fenomeno que Sciacca
llamé “el oscurecimiento de la

inteligencia”.-
Carlos Ignacio Massini,

Profesor titular de Filosofia
Juridica e Introduccion al Derecho en
la Universidad de Mendoza;

Profesor titular de Teoria del
Estado en la Universidad Nacional de
Cuyo).-

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



LA FILOSOFIA DEL DERECHO DE ARISTOTELES

I.- Preliminares.-

a) El hombre.!-

Recordemos que Aristoteles (384 - 322 A.C.), originario de Estagira, en
Macedonia, fue en Atenas discipulo de Platén. Luego se trasladd al Asia Menor y a
Macedonia, donde el rey Filipo le confié la educacién de Alejandro. Mas tarde,
regreso a Atenas para fundar su propia escuela, el Liceo.

Aristoteles estuvo siempre comprometido con la vida publica de la Ciudad, si
bien no de la forma ardiente y directa en que lo estuvo Platon -los bellos dias de la
democracia de Atenas ya habian pasado- pero si como consejero de varios principes
-como el tirano Hermias, en el Asia Menor-, como educador de Alejandro, como
reconstructor y sin duda legislador de su ciudad natal de Estagira, o como pariente
de Antipater, el regente de Macedonia en Grecia.

Pero Aristételes fue sobre todo un hombre de estudio; una de sus tesis de
filosofia moral es la de la superioridad de la vida contemplativa sobre la vida activa.
Dirigi6, en el Liceo, un centro de investigaciones cientificas, cultivo la metafisica, la
psicologia, la 16gica; sabemos que fue tomando progresivamente distancia de las
doctrinas de su maestro (“...amicus Plato, sed magis amica Veritas...”) y termind
repudiando el idealismo. Platon tenia la mirada dirigida hacia el cielo, el pretendido
cielo de las ideas; Aristételes, por el contrario, los vuelve hacia la tierra y rehabilita
la experiencia sensible, tal como lo ilustra el famoso cuadro de Rafael. Es un
método muy diferente al de Platon el que Aristételes aplica al estudio de la politica
y del derecho.

b) Principales obras sobre la politica y el derecho.

! Se encontrara una biografia en el Prefacio de la “Politica”, (edic. Guillaume Budé, por Aubonnet).
Pueden consultarse las obras de Robin, Jaeger y Ross.

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Un buen ntimero de obras de Aristoteles -hoy perdidas- parecen haber tratado
del derecho y la politica: didlogos de juventud sobre “La Politica” y “La Justicia”,
una obra sobre las costumbres barbaras (Nomina barbdarica), sobre el “poder
judicial”, sobre “la reyecia”, acerca de “Alejandro o las colonias”, compilaciones de
textos juridicos (dikaionata) y estudios, realizados en el Liceo, sobre una centena de
constituciones.

Sélo una parte de la produccién de Aristoteles ha llegado hasta nosotros; de ella
utilizaremos en nuestro estudio:

19) las Eticas, sobre todo la Etica Nicomaquea (nota: Existen tres traducciones
francesas recientes, de Tricot, Gauthier y Volquin. Sobre la evolucion de la doctrina
de Aristételes en sus Eticas, ver Hamburger, Morals and law, The growth of
Aristotle’s legal theory, 1951) Aristdteles investiga aqui en qué consiste la felicidad
del hombre, fin de su conducta moral; define a la virtud como un justo medio: la
templanza consiste en no comer demasiado ni demasiado poco; ser liberal significa
un medio entre la avaricia y la prodigalidad. Nos interesa sobre todo el libro YV,
donde se encuentra una doctrina completa de la justicia y el derecho;
accesoriamente, los libros VIII y IX sobre la amistad, las comunidades y la vida
social y el VI sobre la prudencia y las demas virtudes intelectuales.

292) la Politica. (nota: Pueden verse las traducciones de Thurot y Prélot; una
nueva edicién bilingue de Aubonnet ha comenzado a publicarse por las Ediciones
Guillaume Budé; hay una traduccidon inglesa de Rucklam en la Loeb Classical
Library). Poniendo en practica su doctrina de la justicia, Aristételes busca cudles
pueden ser las mejores constituciones, adaptadas a la esencia del hombre y a las
variables condiciones de la vida social; analiza las experiencias de los estados de su
tiempo y diversos proyectos de constituciones.

39) la Retorica. (nota: Ver la traduccién de Voilquin). En este tratado del arte de
la oratoria, Aristételes dedica un largo espacio a la elocuencia judicial; estudia los
argumentos de que puede hacer uso el abogado: el derecho natural, las leyes
positivas, la equidad. Otro ejemplo de aplicacién concreta de una filosofia del
derecho (libro I, cap. 9, 13, 14, etc.).

No es posible elogiar el estilo de estas obras tal como debe hacerse con las de
Platéon; su pesadez y aparente desorden son explicables parcialmente por el
caracter imperfecto de su transmision; no poseemos de Aristételes nada mas que
sus obras esotéricas, no destinadas al gran publico: se trata mas bien de notas de
clase, como nuestros actuales mimeografiados, de redaccién poco cuidada. Un libro
como la Politica parece estar constituido por fragmentos diversos, reunidos sin
orden légico; esto ha permitido a Prélot modificar la disposicion tradicional de los
capitulos. Pareciera que este libro datara de diversos momentos de la vida de
Aristételes y, aunque fuese en parte, obra de alguno de sus discipulos. (Ver un

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



resumen de las investigaciones contemporaneas acerca de la transmision de las
obras de Aristételes en: Bourgey, Aristote, Congres Guillaume Budé, 1958).

Ello no impide que una lectura atenta revele de inmediato las prodigiosas
cualidades de la obra: su honestidad intelectual, su modestia, su culto ardiente de la
verdad, su reticencia a sacar conclusiones definitivas; el desorden, los retrocesos y
reiteraciones de los que este libro esta lleno, no son sino un signo de verdad. Para
nosotros, la filosofia del derecho de Aristételes esta maravillosamente adaptada a la
experiencia; por ejemplo, no se encontrara en ninguna otra parte la clave de lo que
debe entenderse por la expresién, muy poco conocida, de derecho natural. (Para un
estudio mas detallado de la filosofia del derecho de Aristoteles, ver nuestro
Compendio del derecho natural clasico, en las Lecciones de Historia de la Filosofia
del Derecho, 22 edicién, p. 109 y sigs., con bibliografia, p. 25).

II. La Definicion del Derecho

En Platén hemos encontrado una nociéon muy amplia del derecho, no diferenciada
de la moral. Es un gran mérito de Aristoteles, en el libro V de la Etica Nicomaquea,
el haber develado una nocién mucho mas precisa, cuya importancia histérica es
considerable. Esta nocidén estricta, no es un invento de Aristételes, constituido
arbitrariamente en suenos, a la manera idealista; por el contrario, él la ha extraido
de la experiencia y de la observaciéon del lenguaje, que es el reflejo de la
experiencia. Aristételes investiga el sentido del término DIKAION, que nosotros
traducimos a la vez por “justo” o por “derecho”. Los nombres reciben en el lenguaje
vulgar acepciones muy variadas, en virtud de la pobreza de nuestro lenguaje; “plura
sunt negotia quam vocablo”. Pero un analisis atento nos libera de confusiones y
distingue el sentido propio del término de los sentidos derivados; pone de relieve el
sentido estricto y mas auténtico del nombre. Por este método, quedaran
circunscriptos el objeto especifico y el campo de aplicaciéon de la virtud de justicia y
luego definida la ubicacién del derecho en relacién a la justicia.

1.- El objeto de la justicia: la distribuciodn.

Se designa algunas veces como justa -es por esta observacion que comienza la
investigacion de Aristoteles- toda conducta que parece conformarse con la ley
moral; en este sentido, la justicia incluye a todas las virtudes, resulta ser una virtud
universal. Aristételes no rechaza esta acepcion amplia; muestra su razén de ser, el
porqué podemos ser llevados a calificar a toda virtud, incluso la templanza o el
coraje, con el nombre de justicia: cuando consideramos -ante todo- el ejercicio de

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



estas virtudes en funcion de su utilidad social, como cuando el coraje se dirige al
cumplimiento de un deber hacia la patria.

Pero es posible discernir una acepciéon mas precisa del nombre, su sentido
primigenio, aquel que merece en mayor medida nuestra atencion: la justicia
particular. El objeto propio de esta virtud es el dar a cada uno lo suyo -suum cuique
tribuere- conforme a la férmula tradicional ya estudiada por Platon y que
encontraremos reiterada a través de toda la literatura clasica; es el efectuar un
reparto conveniente, que no atribuya a cada uno ni mas ni menos de lo que exige
una medida recta, una cierta “igualdad” (ison). Aristételes encuentra aqui una
aplicacion de su teoria general de la virtud como un justo medio; pero aqui ese justo
medio se encuentra en las cosas mismas, que se distribuyen a cada uno en cantidad
ni demasiado grande ni demasiado pequena, sino intermedia entre ambos excesos
(medium rei). Veremos mas adelante la importancia de esta ultima observacion.

De este modo, el objeto de la justicia no se confunde con el de la moral en
general y comienza a formarse una idea menos amplia y difusa del objeto del arte
juridico.

2.-Justicia distributiva y conmutativa.

Para precisar mejor el sentido de esta especie de “igualdad” por la que se
define a la justicia propiamente dicha, Aristoteles realiza el andlisis de estas dos
justicias: “distributiva” y “conmutativa”. Esta distinciéon es hoy en dia muy mal
comprendida, en virtud de las deformaciones que ha sufrido a manos de sus
intérpretes, sobre todo en el pensamiento juridico moderno posterior al siglo XVI.

a) La justicia distributiva tiene por cometido la distribucion de los bienes,
honores y cargas publicas entre las personas; aquel que es -tal como acabamos de
decirlo- el cometido propio de la justicia. Es por aqui que debe comenzar la puesta
en practica de la justicia. Es en esto en lo que ella principalmente consiste.

Ahora bien, en este caso, la igualdad que nosotros buscamos es una proporcion;
una igualdad “geométrica” o igualdad entre dos fracciones. La justicia tendera, por
ejemplo, a que exista la misma relacién entre los honores que tributamos a Mozart y
a Puccini que entre la calidad de la musica de estos dos autores; entre los salarios
del zapatero y del arquitecto, que entre el valor, la cantidad o la calidad del trabajo
de estas dos personas.

precio de la casa trabajo del arquitecto

precio de los zapatos trabajo del zapatero

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



b) La justicia conmutativa no cumple sino un papel subsidiario. Si suponemos a
los bienes, honores y cargas ya distribuidos, a los patrimonios ya establecidos
conforme a la féormula precedente, resulta que este equilibrio quedara alterado cada
vez que una fraccién de bienes atribuida a un patrimonio pase a formar parte de
otro, como cuando mil francos salen de un bolsillo para pasar al de otra persona.
Resulta necesario entonces corregir ese desequilibrio -de aqui el nombre de justicia
“correctiva”, “dikaion diortoticon”-, lo que no puede hacerse sino restituyendo una
cantidad equivalente; operacion que, al fin de cuentas, se reduce a un intercambio
(conmutacion o “sinalagma”).

En esta hipdtesis subsidiaria, la igualdad buscada se expresa en una féormula mas
simple, llamada de igualdad “aritmética”. Aqui el oficio del juez es el de calcular
una restitucion igual al dafio sufrido; si un automévil de propiedad de “A” ha pasado
al patrimonio de “B”, sea porque lo ha robado, porque lo ha comprado, o porque ha
sido expropiado por causa de utilidad publica en su beneficio, serd necesario que
“B” pague en su lugar su justo precio.

Por ejemplo:

un automovil = 5.000 francos

Esta division entre dos tipos de aplicacion de la justicia, con dos métodos
diferentes, en la que culmina el estudio de Aristételes, es de una gran fecundidad.
Es ella probablemente la fuente de la distincién entre derecho publico y derecho
privado: si se acepta que el estado y el derecho publico son los competentes para
realizar la primera de las tareas -la distribucién de los patrimonios-, es posible
constituir una regla autonoma para regular las conmutaciones: esta sera la del
derecho privado, que la ciencia de los jurisconsultos ha desenvuelto a partir del
principio de la igualdad simple o aritmética. De hecho, los jurisconsultos romanos
han explotado metddicamente este ultimo principio como en los casos de la teoria
del enriquecimiento sin causa del mutuo del justo precio, del “damnum injuria
datum” o de las condiciones “sine causa”.

Pero no debemos olvidar, como en forma errénea los hacemos ordinariamente,
que a fin de cuentas la tarea de la justicia es realizar una sana distribucion; que la
justicia conmutativa no es sino un anexo de la distributiva, un “correctivo “. La
“igualdad” por la que definimos el fin de la justicia, en sentido estricto, consiste
ante todo y precisamente en una proporcion.

3. Su campo de aplicacion: el “dikaion politikon”.

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



:Sobre qué realidades se ejerce la justicia, en qué dominio debe ella esforzarse
para dar a cada uno lo suyo? Para Platon, que no distingue casi entre el derecho y la
moral, es la justicia la que deber organizar el equilibrio interior del individuo, dando
un rango inferior al coraje que a la razon y a los instintos sensibles que al coraje.

Aristoteles no ignora este sentido amplio, este sentido moral del término justicia;
puede decirse que un hombre sabio, fuerte y templado es un justo. Pero se trata en
este caso de un sentido derivado, metaférico (Etica Nicomaquea, V, 11, 9).
Aristoteles distingue y subraya otra acepcion del término justo, que es para él la
principal: lo justo es sobre todo, el equilibrio realizado, en una ciudad, entre los
diversos ciudadanos asociados. La ciudad estd formada por hombres libres, con
intereses distintos y que se disputan bienes y honores; es entre ellos que juega los
justo politico “dikaion politikon”- especie principal de lo justo.

Esto no significa que no pueda hablarse, de modo mdas o menos impropio, de una
justicia ejercida en sociedades menores, sobre todo en la familia. Existe también en
las familias un cierto reparto de bienes que realiza el padre entre la mujer, los hijos
y los servidores y puede decirse que este reparto tiende a la justicia, “dikaion
patricon” u “oeconomikon”. Pero el empleo de ese término alli es impropio, ya que
no existen en la familia intereses propiamente distintos, de modo que pueda haber
lugar a una particion estricta. Los hijos -dice Aristoteles- “son algo del padre”, no
son “otros que su padre”, no tienen patrimonios distintos. Lo mismo ocurre con los
servidores, segun las concepciones antiguas. La familia es, como lo diriamos hoy,
comunidad, no sociedad; no existe derecho en su seno, ni justicia en el sentido
estricto del término. Algo similar ocurre en los grupos de amigos, a los que
Aristételes consagra los ultimos libros de la Etica; y tampoco en una ciudad ideal,
platonica, en la que reinaria la caridad (Etica Nicomaquea, VIII, 1, 4).

Por lo tanto, no existe derecho, dikaion, en el sentido mas propio del término,
mdas que en las relaciones entre ciudadanos. Esto contradice las modernas tesis
confusionistas de un Gurvitch, que pretenden encontrar un derecho en los grupos
infraestatales; por otra parte, presagia la distincién entre “sociedad” vy
“comunidad”, gesellschaft y gemeinschaft. Aristételes ya sabia todo esto, antes que
los socidlogos alemanes del siglo XIX. Y los historiadores del derecho no han sacado
todo el provecho que debian, en esta materia, de la doctrina aristotélica: en Roma
no se encuentra un derecho que regule las relaciones del “paterfamilias” con sus
hijos o del amo con el esclavo. Y esto no es una razon valida para tildar al régimen
romano de inhumanidad; no quiere decir que el hijo y el esclavo no estuvieran
protegidos por otros modos de “control social”; ningin texto romano ha sostenido
jamas que los esclavos no fueran personas; por el contrario, Gayo los enumera entre
ellas. Lo que sucede es que la proteccién del esclavo no competia al arte del
derecho, segun el lenguaje de Aristoteles del que debemos admirar su precision.

4.- Distincion entre el derecho y la moral.

10

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Platon confundia bajo los términos “nomos” y “dikaion” el derecho y toda la
moral. El esfuerzo de Aristoteles por salir de esta confusion culmina en los capitulos
VIII y IX del libro V de la Etica Nicomaquea, en donde llega a una clara distincion
del derecho y la justicia.

No queda duda de que Aristoteles trata del derecho, del “dikaion”, en su estudio
sobre la justicia; la ciencia del derecho es una parte de la ciencia de la justicia, pero
que se distingue de ella. También en este tema va a proceder Aristételes con su
habitual respeto por la experiencia, comenzando por la observacion del lenguaje: es
evidente que existe una diferencia entre ser y cumplir con lo justo; entre “dikaios” y
“dikaion”. Se puede cumplir con el “dikaion”, es decir con los actos justos, sin ser yo
mismo “dikaios”, es decir, intimamente justo. Por ejemplo: se puede devolver el
depodsito, no por espiritu de justicia, sino solo por temor al gendarme. Como es
posible -por otra parte- ejecutar actos injustos por error o bajo los efectos de una
constriccidon cualquiera, sin que exista injusticia subjetiva.

La ciencia del derecho, del “dikaion”, concierne solamente a los actos exteriores;
a esa igualdad en las cosas, en las relaciones entre los ciudadanos, a ese “medium
rei” que hemos definido ya como el objeto de la justicia. Al moralista dejamos la
investigacion de las intenciones, lo que no significa que el jurista no sea un auxiliar
de la moral, ya que indica al moralista aquello que la intencién debe procurar en su
ambito. Pero el jurista no se ocupa sino del objeto sin importarle el modo en que se
lo persiga. Santo Tomas dira que el “jus” es el “objetum justitiae”.

Es de este modo como el derecho se especializa dentro del ambito moral y las
leyes solamente morales se distinguen de las leyes juridicas; no toda ley es -tal
como lo creia Platén- ley juridica. La ciencia del derecho ha conquistado su
autonomia a partir de un analisis riguroso y fiel de la experiencia, como lo es el que
realiza Aristoteles en el libro V de la Etica Nicomaquea.

Por abstractos que sean estos andlisis, tienen una enorme importancia en la
historia del derecho, aunque no se les ha prestado la debida atencién. Han existido
civilizaciones que confundian derecho y moral; asi lo hacia Platén y en la edad
media los seguidores de San Agustin. Por el contrario, otras -siguiendo el
descubrimiento de Aristoteles- han sabido delimitar un sector especificamente
juridico, dejando fuera del derecho el estudio de otras virtudes, distintas de la
justicia -caridad, liberalidad, misericordia-, como asimismo el examen de las
intenciones del sujeto. Es sobre una definicién estricta del derecho que se construyo
el derecho natural clasico y el derecho europeo moderno, siguiendo a Santo Tomas.
Ello, porque el contenido de la ciencia del derecho, sus fuentes, su método, su
espiritu, dependen en gran medida de las fronteras que se asigne a esta ciencia.

11

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



III. Las fuentes del derecho

1.- El derecho natural aristotelico

No menos vigoroso y acertado se revela el estudio de Aristoteles acerca de las
fuentes del derecho; en la Etica Nicomaquea, la Politica y la Retdrica, Aristoteles
investiga el sentido de la nocién de derecho natural, criticada generalmente por
quienes no tienen una nocién precisa de todo lo que ella encierra.

Los juristas de nuestros dias separan el “derecho positivo” de lo que ellos
denominan como “derecho natural”; para ellos el derecho, o bien se deduciria de las
leyes positivas o bien habria que extraerlo de otra fuente: los pretendidos axiomas
inscriptos en la razéon del hombre, aquello que los neokantianos denominan hoy en
dia derecho natural.

Este dualismo nos parece totalmente alejado del pensamiento de Aristoteles. No
hay duda de que él distingue dos especies de justo o de derecho (Etica Nicomaquea,
V, 7): justo natural y justo positivo; asimismo nos advierte que algunas veces
debemos contentarnos con este derecho poco formalizado y embrionario que es el
“dikaion Physikon”. El derecho natural adquiere, por lo tanto, una cierta existencia
auténoma, pero muy imperfecta. Normalmente, la solucidon juridica debe atenerse
conjuntamente a estas dos fuentes, que no se oponen sino dque son
complementarias: por una parte el estudio de la naturaleza y luego, en una segunda
etapa, la determinacién precisa del legislador o del juez. No existe oposicidon entre
lo justo “natural” y las leyes sancionadas por el estado, sino que estas leyes
expresan y complementan lo justo natural. Esta doctrina del derecho natural esta
lejos de desconocer la importancia del legislador.

Pero analicemos ante todo el primer momento de la elaboracion del derecho: se
trata de un momento intelectual, tedrico, especulativo; en primer lugar, el derecho
procede de la observacion de la naturaleza; por ello, debemos tratar de comprender
fundado en qué filosofia puede pretender Aristoteles extraer el derecho de la
naturaleza, para luego realizar, en la Politica, su puesta en practica.

A.- Los principios.-
Educados como estamos en la filosofia kantiana, nos resulta, dificil concebir que

del estudio de los hechos puedan extraerse consecuencias normativas, del “sein” el
“sollen”. Lo que sucede es qué la nocién aristotélica de naturaleza desborda el

12

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



conjunto de los “hechos” a los que se limita la ciencia moderna; que el “ente”, tal
como lo concibe la filosofia del Estagirita, no es lo mismo que el “sein” kantiano;
que el método de observacion recomendado por Aristoteles, es mucho
mas ,complejo que el de los sabios de hoy en dia.

a) La naturaleza

Aristételes es demasiado respetuoso del lenguaje espontdneo del pueblo como
para ignorar que el término naturaleza -“physis”-, como también la palabra derecho
-“dikaion”-, tienen numerosos sentidos. El primero de estos términos puede
designar ante todo al conjunto del mundo exterior donde nos es dado vivir; ahora
bien, este cosmos ordenado implica un ordenador; el mundo, en la visién de
Aristételes es la obra de una inteligencia, de un artista, que el Estagirita compara
con un alfarero, que manipula la arcilla con el fin de darle una forma. Para él, el
mundo no estd regido solamente por leyes de causalidad eficiente o material, que
son las que importan a los sabios modernos, sino también por las de causalidad
formal y final. Como el vaso del alfarero, el mundo estd formado en funcién de una
finalidad. Aqui se ve claramente porqué el cristianismo tomoé para si esta filosofia,
que se amoldaba a la idea de un Dios creador.

Se puede decir también, que cada ente particular tiene su propia naturaleza y
esta naturaleza es aquello que ese ente debe ser -su forma, su finalidad- segun el
plan de la naturaleza entendida en sentido universal. “La naturaleza de cada cosa es
su fin” (Politica, I, 2, 8, 1252 b), escribe Arlstételes; y, en lo que toca a los seres
vivientes, significa que su “naturaleza” no es solamente lo que ellos son desde el
punto de vista de la ciencia moderna. El hombre, por ejemplo, no logra en forma
inmediata la plenitud de su ser; su naturaleza no es propiamente lo que el es
actualmente en acto, sino sobre todo aquello que tiende a ser y que se encuentra en
potencia: su forma, su fin. Un arquitecto que juega al bridge en una velada social,
no deja de ser un arquitecto porque no esté ejerciendo actualmente su oficio, ya que
potencialmente puede, en cualquier momento, construir una casa. Asimismo el ser
del hombre no es el del nino lloroso o el del enfermo, sino el del adulto que ha
llegado a su pleno desarrollo. Hay en la naturaleza muchos seres vivientes que se
encuentran ordenados a ser en su completo desarrollo, que es su fin y su felicidad.

En un sentido andlogo, el término naturaleza puede también designar ese
principio, esa fuerza, esa tendencia qué, segun esta filosofia, impulsa al ente a
realizar su fin (Politica, VII, 12, 6 y 7-VII, 14, 15).

Estamos muy poco cercanos al lenguaje moderno que, por naturaleza, designa al
hecho bruto. En la doctrina de Aristételes, la nocién de naturaleza implica

referencia a fines, de tal modo que pueden inferirse de ella conocimientos
normativos.

13

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



b) La observacion de la naturaleza

La observacién de la naturaleza es, para Aristoteles, mucho mas que la
observacién de los hechos de la ciencia moderna: no es pasivamente descriptiva y
neutra, sino que implica el discernimiento activo de valores.

Reconocer la naturaleza de las cosas, supone la realizacién de una eleccién en el
mundo de los fenémenos. Existen monstruos en el mundo, realidades nacidas
defectuosas, tal como las rebarbas informes que el alfarero desecha: por ejemplo,
las plantas mal formadas, que no llegan a crecer, los carneros que nacen con tres
patas, los hermanos siameses, los sordomudos o ciegos, los enfermos y los
achacosos. La ciencia completa de la naturaleza que es una ciencia también del
orden y de las causas finales, sabe distinguir estos seres malogrados de los sanos, y
ello segun la naturaleza.

Para Aristételes, existen barbaros que no pueden alcanzar el mismo grado de
desarrollo de la naturaleza humana que los hombres civilizados; existen familias mal
constituidas, que no logran asegurar la vida, la subsistencia del grupo; ciudades
destinadas al fracaso y a la anarquia interior. Una observacion integral de la
realidad debe conducirnos a distinguir los hombres y las sociedades constituidos
segun el plan de la naturaleza, de aquellas desviaciones malsanas, como el
naturalista distingue el aborto del ser natural. Del mismo modo, es posible
distinguir aquello que es justo segun la naturaleza, de aquello que es desde este
mismo punto de vista, torcido e injusto.

B- APLICACIONES

Aristételes puso en practica sus principios en la Politica, donde le vemos elaborar
soluciones juridicas, sobre todo de derecho constitucional. Su método es bien
distinto del seguido por Platon en La Republica con el mismo objetivo. Trataremos
de descubrir este método en algunos ejemplos particulares.

a) El régimen de la ciudad

En el libro I de la Politica, Aristdteles establece una tesis fundamental: que el
hombre es un animal politico “zoon politicon”. Esto significa que estd hecho para
vivir en ciudades, ni tan grandes como los imperios o nuestros estados modernos, ni
demasiado pequefias. Mas tarde precisara cuales deben ser las dimensiones y el
numero de la poblacion de este grupo politico natural.

14

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



¢De qué modo llega a esta conclusion? Observando, por ejemplo, que los
salvajes, que viven mas o menos solos o en pequenas tribus, no llegan al
desenvolvimiento cultural que parece exigir la naturaleza, la que ha dotado al
hombre, a diferencia de los animales, del lenguaje y de la inteligencia, sin duda
para que las cultive. Los imperios muy grandes no le parecen -segun su experiencia-
conducir al hombre a la perfeccion y la felicidad. Solamente las ciudades han
producido, sobre todo en Grecia, literatura, artes, filosofia. Del mismo modo que un
navio no podria cumplir la tarea para la que ha sido hecho, si fuera demasiado
pequeno como para llevar pasajeros, o demasiado grande como para entrar en el
puerto, razon por la que no mereceria el nombre de navio, del mismo modo ocurriria
con las ciudades (Politica, VII, 4, 6).

Solo la ciudad es por lo tanto natural -”phisyke”- lo que no quiere decir que todos
los hombres vivan en ciudades, ni que las haya habido en los origenes de la historia.
Por el contrario, “debe estimarse que los fundadores de ciudades han sido grandes
benefactores” (Politica, I, 2, 15, 1253 a). El hombre es un animal politico en
potencia y solo esforzandose es que deviene tal en acto.

Una observacion: podria parecer que este axioma debiera ser tenido hoy en dia
por falso. Pero ello no es seguro, ya que la participacion de todos en la vida publica
se ejerce mal en un estado demasiado grande; nuestros federalistas retornan a la
filosofia de Aristoteles. El no excluyo las federaciones de ciudades (Politica, VII, 6,
1) y mas adelante veremos que Aristételes nunca pretendié llegar, en este punto, a
conclusiones definitivas, sino solamente provisorias, validas con referencia a la
informacién y las experiencias de su tiempo.

b) La esclavitud

Es en el mismo libro I de la Politica, que Aristoteles sostiene -entre otras
doctrinas tales como la de la autoridad del padre sobre sus hijos y del marido sobre
su esposa- el caracter natural de la esclavitud. No se trata aqui de derecho, -dikaion
politikon-, sino de “economia”, es decir, de la organizacién de la familia; de todos
modos, el método de investigacion es el mismo.

Aristételes llega a esta conclusion -no sin tanteos ni dudas (Politica, I, 6, 1)-
partiendo de la observacion de los hechos, “ton ginomeron” (Politica I, 5, 1). Para
que la produccién necesaria para la subsistencia del grupo familiar se logre sin
interferir con su desenvolvimiento cultural, aparece como un dato de experiencia la
necesaria divisiéon de tareas entre los amos y los esclavos (Politica, I, 4, 3). Por otra
parte, la naturaleza ha hecho a las razas desiguales, de suerte que algunas de ellas
parecen destinadas solo a proveer mano de obra (Politica, VII, 6, 1).

15

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



De esto no se sigue que todas las formas de esclavitud se encuentren
justificadas: existen servidumbres injustas, fundadas so6lo sobre la violencia y por lo
tanto contrarias a la naturaleza (Politica, I, 6 1). Aristoteles libero en su testamento
a todos sus esclavos. No se sigue tampoco que la autoridad sobre el esclavo sea
absoluta, ni idéntica a la que se tiene sobre las bestias: Aristoteles se esfuerza en
demostrar que asi como se conduce a bestia por la fuerza, la naturaleza exige que
se persuada al siervo y que una cierta “amistad” -“philia”- debe existir entre él y su
amo (Politica, I, 6, 9, 1255 a). También por naturaleza existe una diferencia entre la
autoridad marital y la del amo sobre el esclavo; algunos pueblos barbaros sufren las
consecuencias, tal como la experiencia lo prueba, de no hacer esta distincién
(Politica, I, 2, 4, 1252 a).

Una observacién: no nos apresuremos a juzgar perimida esta doctrina. Por mas
que ello choque con nuestros ideales igualitaristas, existen todavia siervos: hay una
jerarquia entre patrones, capataces y obreros que obedecen. El término “doulos”
que utiliza Aristételes, significa propiamente servidor y no lo que el siglo XIX
entendia por esclavo. Existen también diferencias de capacidades vinculadas -tal
como lo observd el Estagirita- al clima. Pero debemos notar sobre todo, que las
conclusiones de Aristoteles no pretenden ser definitivas: “si los barcos navegaran
solos no serian necesarios los esclavos” escribia en la Politica (I, 4, 3); ni tampoco
tan precisas como se sostiene de ordinario.

c) El mejor régimen

Los otros libros de la Politica referidos al derecho, nos proveeran por centenas
de ejemplos de aplicacion del mismo método; asi, sobre la edad y condiciones para
el matrimonio (Politica, VII, 14, 1, 4 y 7), la restriccién de los nacimientos (Politica,
VII, 14, 10), el reparto de las cosas en bienes publicos y privados, etc...

Elijamos la conclusién mas importante de la obra, que es de derecho
constitucional. Aqui sobre todo practica Aristételes el método de la observacion,
principalmente en aquellos pasajes que -segun los especialistas- son de redaccién
tardia (libros IV, V y VI). Con sus discipulos del Liceo, Aristételes analizé6 mas de
cien constituciones distintas de ciudades y estados de su tiempo. Este trabajo es la
base de la Politica y sus experiencias parecen probar que el régimen mas apto para
hacer a los ciudadanos felices, sabios, cultos -lo que no son los espartanos, que
cometen el error de vivir solo para la guerra (Politica, VII, 8, 2-13, 11 y 12)-es uno
intermedio entre la aristocracia y la democracia; es bueno que cada ciudadano
participe en la vida publica, pero una buena distribuciéon de los honores y cargas
publicas tendra en cuenta también a la riqueza, las capacidades y la edad (Politica,
VII, 13, 3). Y la experiencia demuestra que es “natural”, es decir util con referencia

16

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



al desarrollo de los ciudadanos, que no siempre estén en el gobierno los mismos
hombres (Politica, III, II, 2 y sigs., VII, 3, 4).

Pero la doctrina de Aristdteles es de una gran prudencia, el mejor régimen en
teoria no lo es en todas las hipétesis. La experiencia comprueba que en una ciudad
de guerreros, en una fortaleza, conviene una mayor medida de aristocracia; en una
ciudad campesina, una mayor medida de democracia; “la acrdépolis es oligarquica y
la llanura democratica”, escribe el filésofo (Politica, VII, 10, 4; IV, 1, 2 y 3).

Aristételes es el “padre de la doctrina del derecho natural”; fue él quien hizo
resaltar el término “dikaion phisicon”, quien elaboré la teoria y quien la puso en
practica; es el fundador de una doctrina a la que, a través de los siglos, debian
adherir innumerables juristas. Pero el derecho natural de Aristételes es algo muy
diferente de lo que la mayoria se imagina.

La mayor parte de nuestros contemporaneos piensa que las soluciones de
derecho natural habrian de ser deducidas de ciertos principios: ya se trate de
principios “a priori” de la razén practica, como en la escuela kantiana, ya sea de
alguna definicion abstracta de la “naturaleza del hombre”, como en la Escuela
Moderna del Derecho Natural. Acabamos de ver que esto no es asi en el fundador
de la doctrina. Como buen realista, Aristoteles practica un método de observacion:
del mismo modo que un botdnico, colecciona las experiencias de los imperios y de
las ciudades de su tiempo, anticipandose al derecho comparado y la sociologia del
derecho. El derecho natural es un método experimental.

También es una idea aceptada, que el derecho natural estaria compuesto de
reglas inmutables y definitivas, a las que se acusa de no adaptarse a los
movimientos histéricos de nuestra sociedad, a las circunstancias de tiempo y de
lugar. Un nuevo error. Platon trazo, a raiz de su método idealista, el régimen de un
estado ideal disefiado de una vez para siempre; en conclusion, francamente utépico.
Pero Aristoteles no llega, ni pretende llegar, a consecuencias tan absolutas, antes
bien, propone conclusiones probables, siempre abiertas a los desmentidos que
puedan resultar de nuevas experiencias; fluctuantes y mas o menos difusas.

Podremos sentir una cierta decepcion frente a doctrinas tan timidas; a menos
que un nuevo acierto de esta doctrina sea el haber reconocido los limites del
derecho natural.

2.—La teoria de las leyes positivas

17

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Es un contrasentido demasiado habitual imaginarse que la doctrina del derecho
natural predica la desobediencia a las leyes. Por el contrario, con el mismo espiritu
que Socrates, Aristdteles en un partidario decidido de las leyes positivas.
Lucidamente, ha reconocido su necesidad, escrutado sus origenes y determinado su
necesidad.

A.- SOBRE LA NECESIDAD DE LAS LEYES

La imperfeccion de la ciencia del derecho natural.

Acabamos de comprobar que, en un primer momento, la investigacion acerca de
lo justo por la observacién de la naturaleza, no llega sino a resultados imprecisos.
Resumamos las principales causas de esta deficiencia:

a) El método aristotélico es siervo de la observacidn, es decir de una observacion
necesariamente incompleta, de una experiencia siempre cambiante, que puede,
enriquecerse a cada momento con elementos nuevos. Aristételes funda la esclavitud
sobre la constatacion del hecho de que “los navios no pueden andar solos” ¢que
sera de ella luego de la invencién de las maquinas?. El Estagirita llega a la condena
del préstamo a interés, luego de un estudio acerca del papel de la moneda en la
ciudad griega; ¢qué pensaran acerca de ello los economistas modernos?.

Es un principio de la 16gica aristotélica que a cada tipo de objeto corresponde un
modo de conocimiento distinto, con su grado de certeza propio. Existe poca certeza
en el derecho; Aristoteles nos advierte que en el estudio del derecho no puede
hablarse, propiamente, de una ciencia -“episteme”-; es ciencia aquel conocimiento
cierto que se deduce de principios evidentes. Las matematicas son ciertas porque
las deducimos de axiomas que tenemos por evidentes. Pero, ¢;qué sucede con lo
justo?. Si tuviéramos acceso al plan del divino artesano de la naturaleza, si
poseyéramos la formula que define al ser del hombre, nos seria posible deducir
conclusiones seguras. Pero éste no es el caso. La naturaleza es una desconocida, de
la que nosotros perseguimos el inasible secreto por el camino de la experiencia
sensible. El derecho es objeto de una busqueda jamas acabada, que se opera sobre
la base de las observaciones a través del método dialéctico; busqueda que no
accede mas que a resultados provisorios.

b) Pero existe una razén mas profunda para que el derecho natural no pueda
enmarcarse en reglas fijas: ella es que el derecho es siempre adecuaciéon a las
circunstancias cambiantes; no es el mismo el régimen que conviene a la acrépolis
que a la llanura, a Atenas, Esparta o Tebas; a la Atenas del siglo V y a la del siglo III.

El derecho es por esencia movil: nadie ha proclamado esta verdad mas
resueltamente que Aristételes en el texto tan célebre de la Etica Nicomadquea (V, 7,
1 y sig.), en que define el derecho natural. Se trata de un texto dificil, que

18

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



desconcierta a los intérpretes impregnados del espiritu moderno y del que los
traductores franceses nos dan versiones divergentes (Cf. las traducciones de
Gauthier, Tricot, Voilquin y Thurot). Pero el sentido general es claro: “No obstante
que existe algo justo por naturaleza, las reglas de lo justo se encuentran sometidas
al cambio”. “El fuego arde de la misma manera en Persia que en Grecia, pero el
derecho es siempre cambiante”. No queda perfectamente claro, en este texto de
Aristoteles, si las transformaciones del derecho se deben a aquello que el derecho
tiene de convencion, o a lo que de cambiante tiene la naturaleza humana. Parece
mas apropiado pronunciarse en este ultimo sentido: “ ¢Entre todas esas reglas que
podrian ser de otro modo, cuales pertenecen a la naturaleza de las cosas y cudles no
y son solamente convencionales y fruto de un acuerdo comun, si tanto las unas como
las otras estan del mismo modo sujetas a mutaciones?. Lo que al menos queda bien
claro es que esta distincién es valida también en otros ambitos: por ejemplo, es por
naturaleza que la mano derecha es mas fuerte que la izquierda y no obstante se
puede llegar a ser ambidiestro” (trad. Gauthier).

De aqui resulta que del estudio de lo justo natural no pueden extraerse reglas.
En nuestros dias y dentro del mundo catélico, se publican periédicamente “tratados
de derecho natural”, conteniendo reglas que se consideran definitivas; ellas pueden
ser una causa de trastorno para el jurista, ya que se yuxtaponen a las reglas
llamadas de “derecho positivo”; ahora bien, en caso de contradiccion, ¢cudles
elegir?. Kelsen tuvo razon al denunciar este dualismo embarazoso. Pero la
pretension de Aristdteles no fue la de establecer reglas de derecho natural; lo justo
natural no tiene forma de norma expresa. Es cierto que en la Retérica recomienda a
los abogados recurrir, cuando la ley escrita es desfavorable a su causa, a las leyes
segun la naturaleza” -“nomoi kata phisin”-; pero, al leer nuevamente el texto, se
evidencia que no se trata sino de leyes en sentido metaférico: de leyes no
formuladas, no escritas -“nomoi agraphoi”- (Retérica, I, 13,11y 12 -1, 14, 7 - 1, 15,
3, etc.).

La observacion de la naturaleza es impotente para conducirnos al logro de
soluciones concretas, su estudio no es sino un primer momento en la elaboracién
del derecho, no nos proporciona sino esquemas poco determinados; utilizando el
lenguaje aristotélico, nos proporciona nada mds que una cierta materia, que es
preciso informar.

RAZONES DE SER DE LAS LEYES

En una ciudad ordenada y civilizada, Aristoteles considera necesario que, a los
postulados genéricos del derecho natural, se agregue como complemento la
redaccion de leyes precisas. En la Retorica (I, 1), Aristételes propone dos razones

19

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



en favor de la elaboracion de leyes escritas y de la preferencia de sus soluciones a
lo justo extraido de la observacion de la naturaleza.

e en primer lugar, que en una ciudad es mds facil encontrar unos cuantos
legisladores prudentes, informados y sabios, que una multiplicidad de jueces
con las mismas cualidades; y es conveniente que en una sociedad los mas
cultos dirijan a los demés.

e en segundo lugar, que es necesario no confiar demasiado en la imparcialidad
de los jueces, en quienes el juicio corre el riesgo de verse deformado por la
simpatia o el temor. El legislador se encuentra relativamente al abrigo de estas
desviaciones; por ello, “la ley es la razon sin apetito” (Politica, III, 11, 1287).

Se puede agregar otra razodn; la utilidad en la ciudad de un orden cierto y
uniforme. Los Principios vagos, generales, inciertos del derecho natural, no son
suficientes para darnos soluciones juridicas, ya que lo que necesitamos es resolver
el caso, no en general, sino en esta ciudad, dentro de esta familia y este caso
particular, para lo que es necesaria la intervencion suplementaria del legislador o
del juez.

B.-GENESIS DE LA REGLA DE DERECHO

No podriamos afirmar con absoluta precisiéon quien debe ser el autor de las
leyes, ya que la doctrina de Aristoteles es relativista en este punto: hay algunas
ciudades en las que el poder conviene que sea dejado en manos de una oligarquia; o
del pueblo en la democracia; o, algunas veces, de un monarca. El mejor régimen se
encuentra en el medio y es un régimen mixto, lo que no simplifica las cosas, ya que
el poder se encuentra repartido.

El detentador del poder legislativo, o del poder judicial, es aquel que resulta ser,
por su situacidn particular en la ciudad -riqueza, nivel de cultura, representatividad,
etc.- responsable de los negocios publicos; ello, a fin de cuentas, en virtud de la
naturaleza y no por el voto de la mayoria. No hay en Aristételes nada parecido a la
doctrina del contrato social.

¢Como se realiza la tarea propia del legislador o del Juez, que de la materia
inconsistente de lo justo natural extraen una regla, o una solucién particular de
derecho positivo? ¢De dénde procede este nuevo aporte?. Ya no se trata, en esta
etapa, de trabajo de la inteligencia, sino de una obra de la voluntad. Lo que se
agrega a los resultados del estudio de lo justo por naturaleza, para formar el
derecho positivo, es, en gran medida, arbitrario, o por lo menos no puede darse de

20

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



¢l una justificacién racional. Segun la célebre definicién de la Etica Nicomadquea,
“no puede saberse de antemano” el contenido de lo justo legal positivo; el depende
de una decision voluntaria del legislador (Etica Nicomaquea, VII, 6, 1).

Uno de los grandes principios de la doctrina es el que la legislacién y la
jurisprudencia son cuestion, no de inteligencia o razonamiento discursivo, sino de
prudencia (Etica Nicomaquea, VI, 1). La prudencia es precisamente esa virtud
intelectual que decide, en vistas a la accién, acerca de las situaciones contingentes,
sin tener el tiempo ni los medios de explicitar sus razones (Etica Nicomaquea, VI,
5). Ella es, por excelencia, la virtud del legislador y del juez, quienes deben decir lo
que es derecho en los casos particulares. “La politica y la prudencia son la misma
disposicion” (Etica Nicomaquea, VI, 8, 1). La prudencia es “nomotética”, o
“dikastica”, legislativa o judicial; de aqui porqué los romanos hablaron de
jurisprudencia.

Es doble, por lo tanto, el complemento que la decisién legislativa agrega a lo
justo natural: a) El legislador pone fin a la biasqueda de lo justo natural, que de otro
modo no tendria fin, en razén de que este estudio es infinito en un ambito lleno de
incertidumbre; ya lo hemos visto: siempre abierto a nuevas experiencias o a nuevas
discusiones, dialéctico, procediendo por tanteos, siempre provisorio. Es necesario
concluir, es preciso detener la investigacion a fin de establecer una constitucion
para Atenas, una solucion a este proceso determinado. En este ambito, la ciencia no
sabria concluir méas que el asno de Buridan. La conclusion es obra de la voluntad del
legislador o del juez. b) El legislador agrega, ademas, determinaciones precisas a
los datos de justo natural; determinaciones necesariamente arbitrarias, ya que la
ciencia no las podria discernir. Por ejemplo, que para tal delito, es “una cabra” lo
que deberd sacrificarse en reparacion y no “dos ovejas” (Etica Nicomaquea, V, 7, 1);
o que el justo precio de tal objeto serad fijado en tal suma, justo precio que, en
cuanto a su fijacién precisa, es necesariamente de derecho positivo. Es cierto que
queda por dilucidar quién es el que debe determinarlo: los magistrados, en caso de
tasacién autoritaria, o la poblacién en el mercado; en el régimen mixto de
Aristoteles, ambos sistemas se complementan. De este modo, se pone de manifiesto
que el derecho procede, a la vez, de la naturaleza y de la convencion, ya que el
legislador trabaja si la descripcién que acabamos de hacer es verdadera, sobre la
base de lo justo natural, pero agrega a este dato algo de su propia voluntad para
dar lugar a lo justo completo.

C- VALOR Y AUTORIDAD DE LAS LEYES POSITIVAS

LA FUERZA OBLIGATORIA DE LAS LEYES.-

21

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Los analisis que anteceden, tienen el mérito de explicitarnos las razones de la
autoridad de las leyes. Las leyes escritas tienen normalmente valor de justicia por
gue reposan -al menos asi lo hemos supuesto- sobre la ciencia de lo justo natural, de
la que ellas son la conclusion; por lo que hace a las adiciones arbitrarias del
legislador, sobre el poder reglamentario le corresponde por naturaleza, tal como lo
hemos explicado.

Por lo tanto, el conjunto del derecho tiene validez, en definitiva, a titulo de
derecho natural: los elementos que proceden directamente de la observacion de la
naturaleza, es decir las ensenanzas del derecho natural -“dikaion physicon”- tienen
valor universal. Aquellos otros, mdas precisos, que provienen de la decision del
estado -“dikaion nomikon”- no tienen valor para todos (“pantakon”), sino solamente
hasta donde se extiende el poder del legislador (Etica Nicomaquea, V, 7, 1); una
toma de posicién concreta del obispo de Paris no vale nada, mas alla de su didcesis.
Ellos componen, por lo tanto, el derecho propio de una ciudad particular (nomos
idios. Retorica I, 10, 3 -1, 13, 12 y sigs.).

Dentro de sus limites, el derecho positivo tiene tantos titulos para ser obedecido
como el derecho natural; es también llamado justo y, para expresarnos en el
lenguaje de los tedlogos, obliga en conciencia. Se estd moralmente obligado a
circular por la derecha o a detenerse ante la senda peatonal, aunque esto provenga,
sin lugar a dudas, de una decision positiva. No es bastante fundar la fuerza
obligatoria de las leyes sobre la fuerza del gendarme, luego, ¢qué otro fundamento
mas respetable que el mismo orden natural, que todos pueden leer en la realidad,
que todos pueden y deben reconocer? Todos tienen el deber de inclinarse ante el
derecho surgido de la naturaleza, pero nunca podra probarse que debo hacerlo ante
los deseos de la mayoria o de la voluntad del poder pretendidamente investido por
el contrato social. La filosofia de Aristételes funda la autoridad de las leyes,
cuestion sobre la que siempre se ha embarrancado el positivismo.

LIMITES A LA AUTORIDAD DE LAS LEYES

Pero es sobre todo en este punto que la teoria de Aristételes supera a los
positivismos, ya que asigna ciertos limites a la autoridad de las leyes.

a) Hemos reconocido mas arriba el valor de las leyes positivas, suponiéndolas
establecidas dentro del cuadro de lo justo natural. Esta condicién es relativamente
facil de verificar, ya que no puede presumirse que el legislador haya querido salirse
de dicho cuadro; no tendria ningun interés. “La ley es razén sin apetito”, escribia el
filésofo. ¢Por qué razon el legislador, puesto a redactar una ley acerca del régimen
matrimonial, no buscara aquel régimen mas conforme con la naturaleza es decir,

22

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



mas favorable al bien comun? Fuera de los casos excepcionales, el legislador es
imparcial en estas materias.

También hemos postulado que el legislador pertenece a la elite del cuerpo social,
es decir, a los mas informados y prudentes, lo que no es de ninguna manera
absurdo. E inclusive, cuando el legislador se equivoque en tal o cual cuestion de
detalle, ello no sera una razon para retirarle nuestra obediencia; no porque nuestro
meédico incurra en un error, dejaremos de considerar conveniente obedecerlo en
general (Retérica, I, 15, 12).

Pero es evidente que existen también, excepcionalmente, legisladores
desinteresados del bien publico; indignos e ignorantes, como asimismo leyes
francamente malas. A ellas no les debemos absolutamente nada y el juez debe
apartarse de estas leyes absurdas o nefastas. Nuestra obediencia es solamente
limitada y condicional.

b)Otra condicion del respeto que debemos al derecho positivo, es que éste emane
de la autoridad debida, de la autoridad naturalmente competente para sancionarlo.
No es demasiado facil de determinar, al menos dentro del régimen mixto preferido
por Aristoteles.

Este régimen mixto es una combinacion de democracia, aristocracia y un poco de
monarquia, resultando dificil precisar ciertamente quien detenta el poder legislativo
o judicial: si el magistrado, los consejos aristocraticos, o el pueblo en su conjunto.
No se encuentra tampoco en la doctrina de Aristételes aquella soberania absoluta
de la ley en sentido estricto -emanada de una autoridad central- en la que
desemboca la doctrina del contrato social. Nada impide que en ocasiones la
costumbre, que emana del pueblo, o la jurisprudencia de los sabios, prevalezcan
sobre la ley estatal. En realidad, esto se constata también en la experiencia
contemporanea, aunque nuestra filosofia del contrato social no alcanza a dar cuenta
de ello.

Para Aristoteles, la explicacion de este fendmeno no ofrece ninguna dificultad:

ella resulta de una doctrina de las fuentes del derecho decididamente elastica; la
autoridad juridica de las leyes estatales no es, aqui, un principio constante.

LA TEORIA DE LA EQUIDAD

En la Etica Nicomaquea (V, 10) y en la Retdrica (Y, 13, 11 y sigs.), se encuentra
la célebre teoria de la equidad o epikeia. La equidad, sobrepasando desde ciertos
aspectos a la justicia -coronandola de amistad dulzura y misericordia- es algo asi
como una super-justicia (Etica Nicomaquea, V, 10, 2), la plena realizacion de la

23

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



igualdad. La justicia se encuentra en el principio de la ley, pero al término del
proceso de elaboraciéon del derecho, se la encuentra nuevamente en el oficio de
correctivo de la ley escrita.

En efecto, la ley positiva, al conferir a la justicia, flexible por esencia, la forma de
una regla rigida, necesariamente se aparta en algo de su modelo original puede ser
comparada a una regla de metal rigida, con la que no puede medirse en forma
exacta los contornos de un objeto sinuoso. Frente a esto, es preciso autorizar al juez
a tomar ciertas libertades frente al texto de la ley, a adaptarla a las circunstancias,
a tener en cuenta las circunstancias propias de cada causa particular; por ejemplo,
en materia penal, la edad del acusado, su situacién social, sus antecedentes, sus
intenciones, etc. La equidad es comparable a la regla de plomo usada en Lesbos,
que se adapta a las formas del objeto que debe medir (Etica Nicomaquea, V, 10, 7).

Con mayor razon, si se advierte que el legislador ha violado evidentemente los
limites de la ciencia de lo Justo natural; si no ha obrado en funcién del bien comun
de la ciudad (en cuyo caso ya no es mas legislador: la monarquia, la aristocracia, a
democracia que gobiernan en interés de un particular o de una clase social y no en
funcién de todos, no son propiamente monarquia, aristocracia o democracia, sino
regimenes falsos, degenerados), la ley debe ser desobedecida; ha perdido los
fundamentos de su validez. No se trata ya de una ley: “ese texto no es una ley -
escribe Aristoteles-, ya que no cumple con la funciéon propia de la ley” (Retodrica I,
15, 7). Un cuchillo que no cortara no seria un cuchillo; del mismo modo, una ley que
en lugar de ser un instrumento de lo justo, se opusiera manifiestamente a la justicia,
no mereceria llevar ese nombre y el juez no habra de tenerla en cuenta. Esta es una
formula que ya hemos encontrado en Platéon y que quedara como una conquista de
la filosofia clasica del derecho natural.

He aqui una doctrina de las fuentes del derecho que parece, ante todo, de una
gran ductilidad: la utilidad practica de las leyes resulta bien demostrada; no
obstante, en ultimo andlisis, queda librado a la prudencia de cada uno y de cada
juez, el decidir si ha de servirse o no de este instrumento.

A fin de cuentas, la equidad es la que tiene la ultima palabra. Esta teoria puede
parecernos escandalosa hoy en dia; no obstante, en la realidad, las cosas ocurren de
ese modo: aun bajo el régimen del positivismo juridico, el juez no deja de torcer la
ley bajo el pretexto de interpretarla y un buen nimero de leyes caen en desuso.

“n

Aristoteles conocia los limites del espiritu humano, de la condicién humana: “a
cada ambito de conocimiento corresponde un determinado grado de certeza”.
Reconocio los limites de la ciencia del derecho natural, que no arriba sino a
conocimientos vagos y provisorios, no aptos para las necesidades practicas del
jurista; pero también reconocio los limites de las leyes escritas no atribuyéndoles un
valor absoluto, ni la autoridad soberana.

24

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



IV.-CONCLUSION

Ya hemos dicho que la doctrina de Aristoteles es poco atractiva. Seguramente es
mucho menos bella que la de Platéon y no satisface plenamente ninguna de nuestras
aspiraciones: ni las exigencias modernas de un derecho estrictamente encerrado en
un cddigo legislativo, ni los deseos de progreso social. Existen filésofos del derecho
que nos proponen un ideal: Hobbes, el orden y la seguridad; Locke, la libertad;
Rousseau o Kant, la igualdad; Platén, la ciudad una y armoniosa. La filosofia de
Aristételes no nos presta este tipo de servicios.

En lo que hace a sus resultados practicos, se le ha reprochado el ser chata y
burguesamente conformista. Aristoteles adquiere la figura de un conservador, sobre
todo por su inmutabilidad frente a las desigualdades sociales; no trata de superar
las instituciones de su tiempo sino que busca y elige las mejores, es decir, las mas
ordenadas al servicio del bienestar humano; se le acusa de haber aceptado y
justificado, calificandolas de naturales, la esclavitud, la preponderancia de los ricos
en el gobierno de la ciudad, etc. A ello respondemos:

1. Estos reproches afectan mas al aristotelismo que al mismo Aristételes: han
sido sus intérpretes quienes transformaron sus conclusiones flexibles y provisorias
en reglas fijas de derecho natural. La servidumbre que Aristoteles creyd de derecho
natural, no tenia esos contornos rigidos, inhumanos, que los modernos aportaron a
la nocion de esclavitud; él no es responsable de estas precisiones de los juristas
posteriores.

Pero sobre todo, sus conclusiones no se presentan como definitivas; su
descubrimiento resulta ser el producto de una busqueda salpicada de dudas,
contramarchas, dialéctica y no dogmatica; siempre queda abierta a un conocimiento
nuevo. Esto es lo que se descubre estudiando la doctrina en los textos originales y
no en los manuales. Ser estrictamente fiel a la doctrina de Aristdteles implica
continuar su investigacion, sin falsear su espiritu codificando sus conclusiones.

2. Es cierto que Aristoételes no tuvo el sentido del “progreso” ni inclinacién a las
utopias. A cada cual su tarea y la de la filosofia no es la de hacer avanzar la historia
ni, menos aun, darnos soluciones juridicas concretas. “El biho de Minerva no
levanta vuelo sino en el crepusculo”; Aristoteles no es un profeta, su especulacion
no tenia como objeto la transformacion del mundo, sino solamente describirlo y
comprenderlo con verdad. Lo asombroso es que sus analisis, al menos en aquello
que concierne a la esencia, fuentes y contenido del derecho, guardan una llamativa
actualidad. Es verdadero, aunque lamentable, que sobre esta tierra el derecho es
distinto de la moral, como asi también que el filésofo no es el que construye el
derecho, tal como lo sofiaba Platén; sino, sobre el supuesto de ciertos conocimientos
tedricos, el legislador o el juez; también que no puede separarse demasiado de la

25

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



ciencia del derecho natural, ni otorgar a las leyes positivas una autoridad absoluta,
etc.

Aristoteles y Platdn representan dos concepciones, dos ambiciones diferentes de
la filosofia; dos tendencias del espiritu humano: Platén nos ofrece un ideal, las mas
de las veces inalcanzable pero exultante; esto agrada a los hombres de accidn,
naturalmente avidos de mitos y que tienen en mente otras inquietudes distintas de
la verdad. Sin mirar tan alto, sin pretender que la filosofia disefie el cuadro de un
derecho ideal, Aristoteles no tiene otro objetivo que el de observar sin prejuicios la
realidad, honesta e integralmente; colocandose a distancia de los sistemas
unilaterales del idealismo y del falso realismo, supo discernir aquello en que
consiste la tarea propia del jurista y el modo de elaboracién del derecho. El hecho
es que sus andlisis habrian de cumplir un enorme papel en la historia del derecho.

26

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



LA DOCTRINA DEL DERECHO DE SANTO TOMAS

I.—INTRODUCCION

El tomismo tiene la reputacién -salvo entre los tomistas- de ser una doctrina
abstracta e intemporal. Este juicio proviene de que la mayor parte de nuestros
contemporaneos no han tenido tiempo de leer a Santo Tomas, no obstante lo cual
emiten su opinion. Se trata de un juicio falso. Por el contrario, la obra de Santo
Tomdas se encuentra estrechamente ligada a la vida de su tiempo; no es tanto
contemplativa, cuanto militante y de una extraordinaria fecundidad en sus efectos
practicos. En la historia del derecho, ella es el origen de una revolucion; aunque las
conquistas de éste periodo que vio nacer a la Europa moderna se hayan perdido en
nuestros dias, en nuestros dias, ellas no dejan de tener para nosotros un gran
interés.

1 -LA VIDA DE SANTO TOMAS *

Sin detenerme en los detalles hagiograficos, retendremos para nuestro propdsito
que la suya no es una vida tranquila, sino de lucha: debemos liberarnos
definitivamente de la falsa imagen de un mundo medieval uniforme y somnoliento
en su conformismo. Santo Tomds nacid, en 1225, en el seno de una gran familia
sefiorial de tendencia gibelina, es decir, en un medio hostil a la politica de la Iglesia.
Destinado por su familia a la venerable abadia benedictina de Montecassino, Santo
Tomas tomo el habito de la orden de Santo Domingo, a los quince afios y a pesar de
una violenta oposicion familiar. Esta orden se encontraba proxima a sus origenes -
que datan oficialmente de 1215- y estaba imbuida de un espiritu ardiente y
renovador; este espiritu era representativo del que reinaba en los medios urbanos,
que las crénicas oponen al de las clases senoriales y rurales®; escandalizaba a los
bienpensantes por su pobreza, a los aristécratas locales por su adhesion a Roma y
eran el blanco de las calumnias del clero secular. Santo Tomas sera el encargado de
alegar en favor de los monjes mendicantes, a quienes sus enemigos pretendian
privar, entre otras cosas, del derecho de enseiar; este serda el tema del mas

2 L. H. Petitot, La vida integral de Santo Tomds, 1930; Y. Chabas, Prudentissime frere Thomas;
Chesterton, Chenu, etc.

8 ? M. D. Chenu.
27

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



polémico de sus escritos: Contra Dei impugnantes cultum et religionem. Sin duda,
tuvo que defender también su filosofia en el propio interior de su orden.

La suya fue también una vida viajera, no obstante que Santo Tomas ejercio la
profesién de universitario: estas dos cualidades no se excluyen entre si.
Comenzados sus estudios en Napoles, la orden dominicana lo envié a completarlos
en Paris; de alli sigui6é a su maestro Alberto el Grande a Colonia (1248-1252). Luego
de 1252 fue en la Universidad de Paris bachiller biblico, bachiller sentenciario -
explico la Biblia y las Sentencias de Pedro Lombardo- y luego doctor en teologia. En
1259, el Papa lo llama a la corte en Roma, envidndolo luego a Viterbo a liderar el
centro de estudios pontificios. Diez anos después, lo envia nuevamente a Paris, a
apaciguar las disputas escolares y, en 1272, a las célebres escuelas de Népoles,
donde el papado se preocupaba por continuar, controlar y cristianizar el gran
movimiento intelectual patrocinado por Federico II. Santo Tomas murié en 1274, en
camino hacia el Concilio de Lyon. jQué cantidad de jornadas de marcha a través de
Europal.

Por maés universitario que fuera, Santo Tomdas no fue un extrafno a la vida activa
de su tiempo: era familiar en la corte de Roma y de Roma recibia las misiones que
debia cumplir; el superior de los dominicos le encargd, por razones de apologética,
la redaccion del Contra Gentiles. San Luis lo llamo6 a su corte para consultarlo;
aconsejo al rey de Chipre -“De regimine principum”- y a la duquesa de Brabante
-“De regimine judeorum”-.

A pesar de esto, no puede negarse que Santo Tomas fuera un hombre de
estudios; no en vano es el patrono de los profesores y de los estudiantes. Poseia un
inmenso genio, que deslumbra por su capacidad de trabajo, por el vigor de su
memoria, por la extension gigantesca de su informacién, por la claridad de su
espiritu, por la maestria de su arte dialéctico, por la licida desenvoltura con que
resuelve las antinomias; pero, sobre todo, por su honestidad. Nadie, salvo quiza su
maestro Aristételes, ha tenido hasta ese punto un amor puro por la verdad; un tal
desprecio por el propio brillo, por la originalidad; una tal ausencia de prejuicios. Por
vivo que estuviera en él el sentido propio del estudio de las cosas practicas, Santo
Tomas no estuvo “comprometido” nada mas que con la verdad trascendente de la fe
cristiana; en todo lo demas fue tolerante, supo reconocer aquello que ignoraba,
comprender y escuchar a los otros, ya se tratara del arabe Avicena, del judio
Maimonides o, sobre todo, del pagano Aristételes. En estas materias, sostenia que
el argumento méas débil era el de autoridad (Suma Teoldgica, I, 1, a.8; “locus ab
auctoritate est infirmissimus”). En resumen, durante los treinta anos de su vida
universitaria, luché por la verdad, sin depender mas que de ella; esto es lo mas
claro de su vida y un ejemplo noble y -lamentablemente- pasado de moda. Por lo
demas, sabemos que Santo Tomas fue un gran mistico y el poeta de la Eucaristia y
que al fin de su vida, luego de un éxtasis, declaré que toda su obra no era sino un
“monton de paja”.

28

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



2 -PRINCIPALES OBRAS*

La abundancia y la variedad de las obras de Santo Tomds es una prueba de la
solidez de su informacion doctrinal y de la continuidad metoddica de su reflexion:

1- En primer lugar estan los comentarios. Es realmente notable que Santo Tomas
haya leido -y mas que leido, glosado y asimilado- las obras mas diversas: la Biblia,
Jeremias, los Salmos, el Libro de Job, Isaias, el Evangelio de San Juan, una parte de
las epistolas de San Pablo; Boecio, Dionisio Areopagita y -siguiendo el ejemplo de
Alberto el Grande- numerosas obras de Aristételes. Anotemos sobre todo su
Comentario a la Etica Nicomaquea, minuciosa y profundamente estudiada (1270-
1271) y la primera parte del Comentario a la Politica -hasta el libro III, cap. 6-,
terminado por Pedro de Auvernia.

2- Las monografias. Existen, sobre diversos temas, conjuntos de “cuestiones”, ya
que Santo Tomds, adoptando los métodos estrictos de su tiempo, practicé el método
escolastico de la “quaestio”, en el que sobresalié notablemente; sobre todo en las
Cuestiones quodlibetales, libre ejercicio de improvisacién, que suman doce y de las
cuales varias se refieren a nuestro tema; ademas de quinientas diez cuestiones
disputadas, varias de ellas sobre las virtudes.

Ademas, existe una gran cantidad de tratados diversos: de filosofia, de teologia,
de actualidad religiosa o de politica, de entre los cuales nos interesa el “de regimine
principum” o “De regno”, del que solo los primeros capitulos -hasta el libro II, cap.
5- son de Santo Tomas. (Ed. latina de Mathis, 1948. Ed. bilinglie de Roguet, 1931).

.- Las grandes sintesis. Pero, mas alld de su paciencia en la exégesis y de su
habilidad dialéctica, el genio de Santo Tomads tiene su culminacién en su potencia de
sintesis. En razon de que la verdad reside en la ausencia de contradicciones, y una
vez resueltas las cuestiones particulares, el Aquinate tom6 de punta a punta sus
cuestiones, las confrontd y las reunié en un orden légico completo, a los fines de
evidenciar la armonia de todas sus soluciones. Estas grandes sintesis se fueron
sucediendo hasta llegar a tres:

a) El Comentario sobre las Sentencias, obra de juventud (1253-1257), en la que
Santo Tomdas se atuvo en gran parte al plan de Pedro Lombardo, siendo, no

4 Cf. M. D. Chenu, Introduction a I’étude de Saint Thomas d’Aquin, 2 ° edic., 1954

29

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



obstante, una doctrina ya totalmente suya. El Comentario sobre las Sentencias fue
muy analizado en las escuelas de la Edad Media, en virtud a su observancia del plan
escolar tradicional.

b) La Suma contra gentiles, de alrededor de 1265; Raimundo de Penafort,
general de los dominicos, se la habria solicitado como instrumento en Ila
controversia apologética. Era la época en que, encontrandose la Iglesia en cruzada
contra el Islam, algunos pretendian sustituir la predicacion y la discusion racional,
que suponia en el apologista una fuerte cultura filoséfica; por estos motivos es que
se explica el desarrollo de los estudios profanos en la orden de Santo Domingo. Pero
en la obra de Santo Tomas se trataba, sobre todo, de combatir a las doctrinas
extendidas en Paris, en el &mbito de las artes, luego de la introducciéon masiva de
los autores arabes y paganos.

c) Por tultimo, la Suma Teoldgica, compuesta entre 1266 y 1274 y que es la
culminacién triunfal de toda una vida de investigaciones y reflexion. Es hoy la obra
mas leida, pero a la que no se puede dar una mirada en algunas horas o algunos
dias; se trata de una enorme enciclopedia en la que “todas las cosas” son
examinadas desde el punto de vista de Dios, “omnia sub ratione Dei”. Se trata de un
nuevo plan de exposicion, inspirado en las grandes sintesis neo-platénicas: parte de
Dios, desciende de Dios a su creacién, a la naturaleza del mundo y del hombre tal
como han sido creados (Primapars); luego dirige su mirada hacia la vida presente
del hombre, tendiendo naturalmente a su retorno a Dios: estudia los actos humanos
y sus principios, las leyes, las virtudes, el pecado (Prima secundae); luego las
virtudes y las vicios en particular (Secunda secundae). La tercera y ultima parte
(Tertia) trata de los socorros sobrenaturales que aportan a este proceso del hombre
a Dios, Cristo y la Iglesia cristiana: la encarnacién, la redencion, la vida
sacramental. Santo Tomdas no termind esta tercera parte: los editores la han
completado con un Suplemento, tomado del Comentario a las Sentencias, en la que
encontraremos, especialmente, el derecho matrimonial.

En el interior de este bosque que es la producciéon de Santo Tomas, ¢;donde
encontraremos su ensenanza sobre el derecho?. Aparte de sus comentarios a la
Etica y a la Politica”que nos ayudan a descubrir el origen de su pensamiento,
algunos pasajes del “Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo” y del
opusculo “De regno”, la mayor parte de los autores se dedican a examinar dos
partes o, como dicen los tedlogos tomistas dos tratados de la Suma Teoldgica.

» El primero es el Tratado de las leyes, que se ubica casi al fin de la
primera secciéon de la segunda parte (Ia.-ITae., qu. 90 a 109), en la que
Santo Tomas estudia las reglas que deben gobernar la conducta
humana: ley eterna, ley natural, ley humana y divina revelada. Se
encontrard un gran nimero de ediciones bilingiies y de traducciones
francesas, sobre todo la de la “Revue des Jeunes”, o la de Journet,

30

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



aunque habria que desconfiar de las traducciones, mucho mas dificiles
de comprender que el original.

» El segundo es el Tratado de la justicia, en la Secunda Secundae, donde
la Suma Teoldgica trata de las virtudes y de los vicios, en particular la
Cuestion 57, “De jure”, donde esta explicada la definicién del derecho
de Santo Tomads, en un pasaje que los tedlogos tienen tendencia a dejar
de lado y la cuestion 58, “De iustitia”. Les siguen una serie de
cuestiones sobre los pecados contra la justicia, en los que el Santo
explica, en forma concreta y detallada, toda una serie de problemas
juridicos particulares: la propiedad, los contratos, el robo, la usura, el
procedimiento, los diferentes delitos, etc.; ello hasta la cuestion 122.
Puede leerse el comienzo de este tratado en la edicién bilingue de la
“Revue des Jeunes”.

Esta son, en realidad, las fuentes esenciales. Pero lo que es necesario agregar, es
que circunscribirse a estos textos -lo que serd la tentacion normal de los juristas,
aunque los supongamos de buena voluntad- significa condenarse a no comprender
lo que es mas bello en la doctrina juridica de Santo Tomds: su coherencia, su
insercién en el conjunto de una vision del mundo. Es necesario leer la Suma toda
completa; se encontrard, dispersa a lo largo de la obra, una gran cantidad de
cuestiones interesantes para el derecho, como por ejemplo en la la. qu. 96 y sigs.,
importantes consideraciones sobre la propiedad, el matrimonio, la esclavitud, la
potestad publica; o en Ia.-Ilae., toda una teoria del pecado, que constituye una
teoria general de los delitos y del derecho penal (qu. 71 a 87); o, en medio del
estudio de la ley hebrea, un tratado sobre el mejor régimen constitucional (qu. 105,
a.l), del mismo modo que una exposicion de conjunto sobre la ciencia del derecho
(qu. 104, a. 4); y en Ila. Ilae., las cuestiones sobre la guerra (qu. 40), la sedicion
(qu. 42), el diezmo (qu. 87), el juramento (qu. 89), la obediencia (qu. 104), la
veracidad en los contratos (qu. 109 y 110), los oficios y los estados (qu. 183), etc.
En el complemento, el derecho matrimonial (qu. 41 a 68), e inclusive la penitencia
(qu. 1 y sigs.). Pero estas referencias no son lo mas importante; y si fuera necesario
escoger alguna, recomendaria preferentemente la teoria del conocimiento (Ia. qu.
84 y sigs.), del gobierno divino del mundo (Ia qu. 103 y sigs.), de los fines de la
actividad humana (Ia-ITae. qu. 1 y sigs.), de las relaciones de la justicia con la
caridad (ITa.-Ilae. qu. 23 y sigs.), de la prudencia (Ila-Ilae. qu. 47 y sigs.) y de los
fines dltimos (Complemento), etc., etc. Aqui esta el fundamento filoséfico y teolégico
de la doctrina del derecho natural, la llave del sistema, y la revelacion de su
prodigiosa coherencia. Llegamos de este modo a la conclusién de que hay 7.153
paginas para leer, en la edicién latina de Blot y solo en la Suma Teoldgica, sin tomar
en cuenta otras obras.-

31

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



3.-LA OBRA DE SANTO TOMAS EN SU TIEMPO

No se puede ni sofnar con resefar esta doctrina con toda su riqueza dialéctica, su
extension, su profundidad. Elegiremos poner de relieve aquello que aporté de
nuevo, en su tiempo, al mundo juridico.

El mundo de los juristas en el siglo XIII, permanecia aun bajo la influencia del
agustinismo; el derecho candnico reclamaba, al menos en principio, una
competencia universal; predominaba la idea de que lo verdaderamente justo era
sdlo lo que surgia del Evangelio. Pero estas ideas agustinianas se habian vuelto
fuente de malestar y de mala conciencia, ya que, en la practica, el derecho
cristiano, de origen puramente sacral, habia dejado de responder a las necesidades
sociales.

Era necesario que una teologia y una filosofal nuevas justificasen un cambio en el
derecho, ya que no era suficiente el haber vuelto, tal como lo habian hecho los
glosadores, a los textos del Corpus juris civilis; para asegurar su puesta en practica,
era necesario establecer y persuadir a los justiciables que esa puesta en practica
era justa, como asimismo que se tomara conciencia del origen pagano de esos
textos y que su autoridad no se fundaba sobre supervivencia del imperio de
Justiniano. No se trataba tampoco de restituir, en su tenor original, los textos
romanos, en razon de que ellos no se adaptaban a las condiciones de la vida
medioeval. Era necesaria una adaptacion de ellos a un mundo nuevo, tarea que
realizaron sobre todo los posglosadores; era necesaria una jurisprudencia y una
legislacion nuevas; en otras palabras, que mas alla del derecho romano, fuera
restaurada su fuente viva, la filosofia que en su tiempo fue el fundamento de su
autoridad y presidié su nacimiento.

Este me parece ser el principal aporte de Santo Tomas a los juristas, aunque no
se reduzca sélo a ello. No se trata en su caso, de una restauracion pura y simple del
derecho natural aristotélico; la misiéon que Santo Tomas recibio y acepté de Roma
era la de utilizar a Aristoteles, compatibilizarlo con San Agustin y enriquecer esa
filosofia refundiéndola en el crisol de la fe cristiana. Reconstruir una doctrina del
derecho natural y superar el derecho natural de la antiguedad greco latina, por su
encuentro y fusion con la tradicion cristiana; estos seran los dos puntos de nuestro
estudio.

No seremos sino insuficientemente ayudados por los estudios contemporaneos de
doctrina tomista, por mas que sean muy numerosos: es que la mayoria de ellos han

32

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



emanado de tedlogos, menos deseosos de establecer el auténtico pensamiento de
Santo Tomas que de atribuirle aquello que consideran, hoy en dia, que debe ser
ensenado; es bien frecuente que ciertos “tomismos”, sostengan lo contrario de
Santo Tomas. Ademas, la mayoria de los tedlogos han sido educados en nuestros
dias -a diferencia de Santo Tomas- con gran ignorancia del derecho; ellos estudian -
o creen estudiar- el “derecho natural” en cuanto moralistas, sin darse cuenta de que
difiere de la “ley natural”, ni presentir el caracter especifico de los problemas
juridicos. Mas que las obras de Lachance, Dom Lottin, Olgiati o Di Carlo, en las que
corremos el riesgo de perder el tiempo y el buen humor, recomendamos a Graneris,
Contributi tomistici alld filosofia del diritto, 1949, que nos parece realizar un
sensible progreso por sobre la interpretaciéon corriente. (Ver bibliografia en
nuestras Lecciones, pag 43) (N. del T.:. De este libro de Graneris existe version
espanola: “Contribucion tomista a la filosofia del derecho”. Trad.: Celina A. Lértora
Mendoza, prélogo de Federico Torres Lacroze, ed. E.U.D.E.B.A., Bs. As., 1973).

II. DOCTRINA DEL DERECHO NATURAL

La doctrina del derecho natural tomista ha jugado un papel tan importante en la
historia, que seria verdaderamente imperdonable que los juristas la ignoraran;
como este es el caso de la gran mayoria, insistiremos sobre ella con cierta
extensiéon. Pero ante todo, es necesario prevenir que posee una cualidad
desconcertante para un historiador habituado a los autores modernos: la de ser
poco original.

Santo Tomas no tenia el gusto por la originalidad; seria el primer sorprendido y
alarmado si se le atribuyera una doctrina personal del derecho natural. Los habitos
escolares del siglo XIII no son los nuestros; hoy en dia se agrega a las doctrinas el
nombre de sus creadores: hay una filosofia kantiana, una filosofia hegeliana, una
filosofia sartriana; los filésofos ponen su firma como en las creaciones artisticas. En
el siglo XIII, las obras eran en su mayoria anénimas y Santo Tomdas no hubiera
permitido que se hablara de una filosofia tomista; cdmo no hubiera admitido que se
hiciera profesién de obediencia hacia “una” filosofia aristotélica o “una” de San
Agustin. Sus Gnicos maestros eran las cosas; ellas eran el Unico libro acerca del cual
se esforzaba por comprender su significado. Pero cuando trata de traducir un libro,
es un buen método hacerme ayudar por todas las traducciones anteriores, la de
Platon, de Aristoteles y de San Agustin. Santo Tomads no pretendid ser otra cosa que
un, profesor y que su obra no fuera otra cosa que la coleccién de las opiniones de
los antiguos recogidas por la tradicién, tal como lo era el Decreto de Graciano,
aunque su obra logré concordarlas mejor que Graciano. No tuvo la vanidad de
identificar su nombre con el de una filosofia nueva: prefirié simplemente la filosofia.

33

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Ahora bien, en materia de derecho natural, Santo Tomas siguid, sobre todo, el
sistema Aristotélico. No quiero decir con esto que lo reprodujera idénticamente, en
cuyo caso este capitulo resultaria inutil. La doctrina de Santo Tomas es, antes que
nada, mucho mas orgdnica y coherente, ya que asegura sus fundamentos con la
ayuda del neo-platonismo, de Cicerdn, de Ulpiano, de la Biblia, de San Agustin.
Sabemos que no se esclavizdé a ninguna escuela, sino que mas bien intentd
conciliarlas. En conjunto, adopté acerca del tema del derecho natural el esquema de
Aristételes; podemos por lo tanto, adoptar para ambas doctrinas el mismo orden de
exposicion.

1.-Génesis del derecho natural

a) Los fundamentos metafisicos: la naturaleza, la ley eterna.

No debe asombrarnos el que Santo Tomds haya adoptado las grandes tesis de la
filosofia clasica acerca del orden natural. La idea de que el mundo implica un orden
y no es el producto del azar, es un lugar comun en Aristoteles, Platon y los estoicos;
Santo Tomds la encuentra confirmada por algunos textos del Génesis y por el
conjunto del dogma cristiano. En sentido amplio, el derecho natural se encuentra
vinculado a la hipdtesis teista, segun la cual el mundo es obra inteligente y
bienhechora de un Creador, o al menos de un Dios ordenador, tal como el alfarero
de Aristételes; Por el contrario, la negacién del derecho natural es el corolario del
ateismo. La idea de naturaleza, en el cuadro de una visién, religiosa del mundo, fue
precisada ya por los neo platdonicos en sus comentarios al Timeo y sobre todo en la
doctrina escolastica de las causas segundas: Dios, causa de todo, se abstiene de
obrar en forma directa sobre cada hecho particular, tal como, para economizar
trabajo, el impresor deja una parte del mismo al funcionamiento automatico y
regular de las rotativas. Del mismo modo, el Creador opera por medio de las causas
segundas: a cada especie de realidad le da sus leyes naturales, su naturaleza. El
fuego se eleva por naturaleza y los cuerpos pesados tienden hacia abajo, salvo el
caso del milagro (Cf. S. Th., De gubernatione rerum, la. qu. 103 y sigs.). De este
modo, la doctrina aristotélica del orden natural fue trasplantada por Santo Tomas al
pensamiento y la fe cristianos.

En virtud de ello, toda regla—aunque fuera “natural”—procedera de Dios,
aunque sea indirectamente: en su clasificacién de las leyes, Santo Toméas puso en la
base de todo sistema legislativo a la ley eterna, que habia tomado de San Agustin: la
razon de Dios ordenadora del cosmos (Ia. ITae. qu. 93).

El mundo esta lleno de orden: tal como la inteligencia pagana lo habia sabido
percibir, esta compuesto de géneros, especies e individuos, un poco como si fuera la
obra de un coleccionista maniatico. Pero dentro de este conjunto, cada ente o
género de entes tiene su propio orden, que regula sus movimientos especificos; ello,
porque el universo de Santo Tomas, tal como el de Aristételes, es un universo

34

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



dindmico, donde lo esencial es el movimiento, el paso de la potencia al acto. Los
movimientos de los entes obedecen, cada uno, a las leyes de su naturaleza, que los
impulsan hacia un fin determinado : la plenitud de su ser. Los animales siguen este
orden instintivamente: asi es como el instinto impulsa al animal hacia el acto sexual
y este acto sirve a un fin: la conservacién de la especie.

En el caso del hombre, sus movimientos siguen también en forma instintiva las
leyes de su naturaleza, en cuanto participa del género animal. Pero por su
diferencia especifica debe obedecerlas racionalmente, es decir, con libertad: el
hombre tiene el privilegio de poder desviarse del orden natural De aqui porqué,
tratdndose del hombre, el conocimiento de su naturaleza presenta un interés
practico: resultando un postulado que el bien, para el hombre, consiste en seguir a
su naturaleza, del estudio de la naturaleza humana resulta la constitucion de una
moral. Ella es la moral natural de la antigiiedad, que Santo Tomds encontré
codificada en Aristételes, pero, sobre todo, en las doctrinas de los estoicos y en el
“De officiis” de Cicerén, que es una de sus fuentes principales. Cicerén habia
escrutado la naturaleza humana comparandola metddicamente con la naturaleza
animal; estudié las “inclinaciones” y los fines naturales del hombre (De officiis, Y, 4
y sigs.) y de este estudio extrajo una ética. Moral sustancial y llena de deberes
precisos; deberes para con la ciudad, la familia, los padres, los amigos, los
extranjeros, uno mismo; ello en virtud de que el hombre es de naturaleza social,
racional, familiar, etc. ...; reglamentacion de la vida sexual, etc. ... Moral
enormemente rica, que prescribe los diversos deberes para los diversos “estados”
de la vida: edades, condiciones sociales, ya que cada una de ellas posee su orden
especifico. Moral que Europa adoptdé y bajo la cual hemos vivido; los servicios por
ella prestados pueden evaluarse a través de su crisis contemporanea: los héroes de
nuestro cine se han liberado de esta moral tradicional, lo que los conduce
generalmente, al final de la pelicula, al crimen, al suicidio, o a una frustraciéon de
altas cualidades estéticas. Santo Tomas fue uno de los artesanos del renacimiento
de esta época; hizo suya la idea de naturaleza, de los fines a los que estan
naturalmente ordenados los actos humanos (Ila. ITae. qu. 1 y sigs.); retoma
deliberadamente, por cuenta de la teologia cristiana, la idea del orden natural para
elaborar la némina de sus virtudes ( no teologales, sino “morales”) y precisar su
contenido sobre todo el de la justicia, es decir, el derecho natural.

b) El conocimiento de la naturaleza y la elaboracion del derecho.

Nos queda por saber por qué via y hasta qué punto podemos conocer la
naturaleza; seria necesario consultar aqui la teoria general del conocimiento de la

35

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Suma Teoldgica (Ia. qu. 79, 84 y sigs.), como asimismo la aplicaciéon que hace de ella
Santo Tomds a las cuestiones de moral y derecho (Ia. ITae. qu. 94; Ila, Ilae. qu. 57 y

sigs.).

Una vez mds veremos a Santo Tomas aceptar resueltamente el aristotelismo,
confrontdndolo e integrandolo con la tradiciéon cristiana. Quienes no somos
inteligencias puras, sino compuestos de alma y cuerpo, modelados sobre una
materia, obtenemos todos nuestros conocimientos por intermedio de los sentidos;
de donde resulta que para Santo Tomds, como para Aristoteles, el método del
derecho natural partira de la observacién de los hechos y se tratara de un método
experimental. No hay en el hombre ciencia infusa, ni -normalmente- acceso directo
a las ideas divinas, ni siquiera en el estado de inocencia (Ia. qu. 101 a 1); la
tendencia de Santo Toméas es de no fiarse -en estas materias- de la iluminacion
mistica o de la ilusién platéonica de la reminiscencia, del idealismo. Esto tiene dos
consecuencias: ante todo, los resultados de una investigacién acerca del derecho
natural, llevada de este modo, tienen todas las posibilidades de resultar realistas:
haran justicia a las tendencias del hombre tal cual es, con su necesidad de
alimentacion, de vida sexual, de gusto de las madres por sus bebés, de su
inclinacién al ocio. Por otra parte, estando en funcién de la extensidon siempre
restringida de nuestra experiencia, nuestros conocimientos seran siempre
provisorios, parciales e imperfectos. Volveremos luego sobre este tema.

Pero sigamos adelante: los sentidos por si solos no pueden hacernos conocer sino
cosas particulares, no “nuestra naturaleza”. Es necesario que exista en nosotros una
potencia abstractiva; por ella, las sustancias primeras, los individuos, nos haran
aprender progresivamente las sustancias segundas, los géneros, las especies, el
orden estatico del universo; y mds alld de los movimientos particulares, captar las
“inclinaciones” generales del hombre o de una clase de hombres; maés alla de tal o
cual deseo, los fines en funcién de cuales se organizan naturalmente los actos
humanos; el orden dindmico de la vida; méas alla de los hechos, las naturalezas. Es
de este modo que la inteligencia -segun esta filosofia clasica del derecho natural-
alcanza el conocimiento del derecho. Ello, porque el orden que esta en la
naturaleza, es lo que la ciencia aprehende, eliminando el desorden. Nuestro
intelecto, subdividido en “especulativo” y “practico”, no es sino una sola “potencia”
con dos funciones distintas (Ia. qu. 79 a 11) y conocer la esencia de una cosa, sera
al mismo tiempo conocer su fin. El ser de una realidad que persigue la inteligencia
especulativa, es su deber ser, su bien: “ens et bonum convertuntur”. La esencia del
hombre, en cuanto a su cuerpo, no es la de un tuerto, de un cojo o un invalido; antes
bien, la que corresponde al modelo griego. la esencia de una ciudad, no es la que
corresponde a la Francia de 1962.

Por lo tanto, investigar -a partir de la experiencia- la naturaleza y fines de los
hombres y de los grupos sociales, es la via de 1a ciencia del derecho natural. Es la
doctrina de Aristételes, nuevamente confirmada por Santo Tomas con los datos de la
Escritura: el Génesis, los Salmos, San Pablo, nos describen a Dios difundiendo sobre

36

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



los hombres, formados a su imagen, algo de su “luz”, inscribiendo en el alma de
cada hombre algunos principios muy generales que lo guien en su bisqueda: esta es
la fuente de esa “potencia” que reside en el espiritu humano. Por otra parte, el
hombre posee -inclusive en su conducta cotidiana- y en forma intuitiva, sin recurrir
al conocimiento tedrico, la capacidad de discernir el bien y el mal. Pero dejemos a
los tedlogos los andlisis de la conciencia, de la “sinderesis”, e inclusive de la ley
natural, en tanto que esta expresién, segun la tradicién paulina, designa la regla
moral: todos ellos temas de la mayor importancia, pero que los tedlogos deberian
comprender que no conciernen a los juristas: la ley moral no es el derecho. Aunque
la intuicion y prudencia tengan un papel considerable en el arte de la legislacién y
en la practica judicial (ITa. ITae. qu. 50), son otros los procedimientos de la ciencia
del derecho natural: es necesario pasar por el canal de la teoria, del estudio de las
naturalezas y de los fines.

Todo esto resulta muy dificil; por ello, sera mas simple observar a Santo Tomas
ponerlo en practica, ya que él investigd, en los méas diversos sectores, el contenido
del derecho natural. Escojamos el derecho matrimonial, del que trata el Suplemento
de la Suma, donde se encuentra reproducido el texto del Comentario a las
Sentencias. (cf. Fuchs Die Sexualethik des heiligen Thomas v. Aquin, 1949)

Santo Tomas trata de establecer que el matrimonio (qu. 41), la monogamia (qu.
65 y sigs.), la perpetuidad del matrimonio (qu. 67), son naturales; o también que
derecho natural exige que el matrimonio sea consensual (qu. 15 y sigs.) y prohibido
entre los parientes proximos (qu. 54 y sigs.), etc... Por el momento sélo nos interesa
el método, la forma de argumentacién. Ella no es del todo original: Santo Tomas ha
retomado, para llegar a esos resultados, la antropologia de Aristételes y de los
estoicos: el De officiis es, sin duda, su fuente principal. Por ejemplo, cuando
compara la naturaleza del hombre con la de los demds animales: se observa que una
union pasajera del macho y de la hembra, que deberia prolongarse, en el caso de
ciertos pdjaros, durante una estacién, es suficiente para asegurar la perpetuacion
de la especie. Otra cosa ocurre en las sociedades humanas y respecto al mismo fin
de perpetuacion de la especie; ello en razéon de que el nifio, a la vez que fisicamente
mas débil que los pequenos animales y llamado por su naturaleza a un desarrollo
mas complejo, necesita de una educacion de su cuerpo y de su espiritu: como
consecuencia, le es necesario un medio familiar durable; tanto mas durable cuanto
que ese grupo debe satisfacer, ademas, las necesidades de la vida material. El
hombre para acceder a la vida del espiritu tiene necesidad de ciertos recursos
estables y estos recursos necesitan de una economia; es necesario que las familias
“atesoren para sus hijos”, les den todo lo necesario para una vida libre, ... Luego la
naturaleza, que quiere el bien de la especie humana, no puede ser favorable al
divorcio y si lo practican algunas sociedades paganas, ello debe ser considerado
como una desviacion del orden natural (qu. 67 y 41). Por un razonamiento de este
tipo es que son descartados el incesto, la poligamia, los esponsales convenidos
antes del uso de la razén, etc..

37

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



En el fondo, este método es muy simple: parte de la observacion de las
costumbres, de las inclinaciones naturales, supuestas naturalmente buenas, pero
trata de descubrir, entre las costumbres que resultan naturales, las desviaciones,
reconocibles por sus resultados negativos, por sus fracasos, por su incapacidad para
servir a ese orden, a esa relacion razonable de los actos al fin, que percibimos, por
el contrario, en otros casos. Es un método del buen sentido que solo podemos
perjudicar si tratamos de analizarlo en forma abstracta.

Utilizado por Santo Tomds, se llega con él a resultados sustanciales. No deja
nunca de ser de utilidad el comprender los peligros que el incesto o el divorcio
presentan para los ninos y la sociedad. Es cierto que estas verdades carecen de
novedad, como tampoco son

originales las soluciones de Santo Tomds sobre la propiedad privada (Ila. Ilae.
qu. 66 a. 2), la compraventa (ibid. qu. 77), la jerarquia, la servidumbre (ibid. qu.
104), o el mejor régimen politico (Ia. ITae. qu. 105 a 1). La mayor parte de las veces,
retoman las conclusiones de Aristoteles, Ciceron o del derecho romano. Pero
sirvieron para restituir a los juristas europeos los resultados de la ciencia pagana, al
mismo tiempo que la filosofia de la que eran la puesta en practica.

2.—Los limites del derecho natural. Teoria de la ley positiva

ACERCA DE LA INSUFICIENCIA DEL DERECHO NATURAL.

Llegados a este punto, un positivista no perderia la oportunidad de hacer notar
que si esas son las conclusiones de la ciencia del derecho natural, son
decididamente pobres; y sin duda el mismo Santo Tomas lo hubiera aceptado. Pero
precisamente el mérito que nos ha seducido en el derecho natural de Aristételes es
su moderacioén, y su discipulo Santo Tomas fue demasiado inteligente como para no
seguirla hasta el fin, contrariamente a la escuela moderna del derecho natural.

Resulta imposible que a través de un método experimental, fundado sobre la
observaciéon de experiencias particulares, se llegue a resultados absolutos y
definitivos. Aristoteles lo sabia, él que insistia tanto en la dependencia del espiritu
respecto a los datos sensibles. En lo que a Santo Tomas respecta, no estaba menos
convencido de la imperfecciéon de toda ciencia humana; el hombre no se conoce a si
mismo (Ia. qu. 87); no conoce la naturaleza sino por sus efectos, de modo indirecto y
muy incompleto. A esto debe agregarse, para un cristiano, la debilidad de la razon
después del pecado; pensando en los textos biblicos que podrian ser arrojados al
debate, ellos son suficientes para alejar a Santo Tomés de toda tentacién de
racionalismo.

38

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Mas especificamente, Aristoteles habia reconocido la imposibilidad de una
“ciencia” del derecho natural: siendo el hombre libre, las situaciones a regular son
cambiantes y lo justo también lo es; no puede introducirselo en teoremas fijos.
Santo Tomas respeto esta eleccion sobre la esencial movilidad de las cosas humanas
(Ia. qu. 16 a. 5y 8; qu. 86 a. 1 y sigs.; qu. 87 y 88); en lo que a él respecta,
Montesquieu no aportd tanto como se lo imagina acerca de la relatividad del
derecho.

¢Santo Tomas creyd posible, como tantos tomistas modernos, constituir, en
nombre del derecho natural un codigo de reglas permanentes? Aunque la mayor
parte de los interpretes parecen creerlo asi, los textos dicen lo contrario. Se objeta
que Santo Tomds afirma la existencia de una ley natural inmutable ( Ia. Iiae. qu. 94
a. 3). Pero la nocidén de ley natural es bastante mas amplia que la de derecho; no se
trata en este texto de ninguna regla juridica: luego, ¢de qué regla se trata?. De la
formula “debe hacerse el bien y evitarse el mal”; ella es precisamente uno de esos
principios depositados en nosotros por la inteligencia divina y es inmutable. Pero es
puramente formal; desde el momento en que se pasa a las conclusiones, a las
soluciones juridicas concretas, se penetra en el terreno de la contingencia. Ninguna
regla juridica es absolutamente necesaria: y Santo Tomas retoma aqui el clasico
ejemplo del depdsito de un arma efectuado por un loco (Ia. Ilae. qu. 94 a. 2. 4 y 5).
Agrega ademas otros ejemplos extraidos del Antiguo Testamento, de costumbres
de !os antiguos patriarcas que no se ajustaban a nuestras reglas: desde el punto de
vista del derecho natural, no podria condenarse con certeza ni el divorcio, ni menos
aun la poligamia (Suplemento, qu. 65); si sobre estos puntos, Santo Tomas llega a
conclusiones absolutas, ello no sera sobre el fundamento de la ciencia del derecho
natural sino por la intervencion del Evangelio; volveremos sobre este tema.

Pero, como veremos, Santo Tomds distinguié minuciosamente el derecho del
resto de la moral: los “praecepta judicialia” de los “praecepta moralia”. Tratando
acerca del derecho en la Ila. ITae. qu. 57 a. 2, no vacila en afirmar que el derecho
natural es mudable, en virtud de que nuestra misma naturaleza es mudable: “natura
ominis est mutabilis”. Y, usando la misma férmula, habla también de la necesaria
mutabilidad de las leyes humanas que son normalmente la expresion del derecho
natural (Ia. liae. qu. 97 a. 1, 3y 4).

No existe ninguna contradiccidon, en un lenguaje en el que el nombre derecho
sigue designando a lo justo, como entre los griegos y los romanos, en hablar de un
derecho natural que es cambiante, en otras palabras -segun la lecciéon de la filosofia
clasica-, informulable, no susceptible de encuadrarse en reglas rigidas (cf. nuestro
articulo Una definiciéon del Derecho, en A.PD, 1959, pag. 47). ¢Pero si nuestra
busqueda de lo justo segun la naturaleza, no llega nunca a férmulas rigidas y
precisas, qué es lo que tiene de positivo el derecho natural? ;Para qué sirve esta
ciencia incierta?. Solamente para esto, lo que importa mucho: para darnos
directivas de caracter muy general, flexibles, imprecisas, y provisorias, salvo
aquellas confirmadas por las Escrituras. Esta ciencia concluye que, a falta de algo

39

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



mejor, el juez debe contentarse con estas directivas inciertas: asi, en caso de
silencio de la ley positiva escrita, o en el del derecho internacional (el derecho de
gentes estuvo destinado a ser el campo de pruebas de la ciencia del derecho natural
y seran los dominicos espafioles, fieles discipulos de Santo Tomds, quienes lo
llevaran a su culminacion en el siglo XVI). Pero, normalmente y en un estado, este
primer momento del arte del derecho que consiste en el estudio de lo justo por
naturaleza, necesitard, como lo afirmaba Aristételes, del complemento de las leyes
positivas.

III. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS

Aunque esto no sea bien conocido®, diremos que ley positiva ocupa un lugar
preponderante en la doctrina tomista del derecho natural. Deja a la ley positiva la
parte del ledn en su teoria general de las leyes (Ia. ITae. qu. 90) y consagra una
vasta exposicién a la ley humana (qu. 99); como, por otra parte, al derecbo positivo
(ITa. ITae. qu. 57 a. 2). El término mismo “positivus” (que ha sido puesto, segun el
sentido ordinario del sufijo “ivus”, como en el caso de “captivus”, “votivus”, etc.)
debe una gran parte de su importancia en el lenguaje juridico moderno a Santo
Tomas, que lo extrajo de las traducciones latinas de Aristoteles, como ya lo habia
comenzado a hacer la escolastica anterior.°.

Luego Santo Tomads va a repetir, aproximadamente, la leccion de Aristételes, en
los puntos siguientes:

a) En lo que respecta a la necesidad de las leyes positivas humanas: la ley no es
solamente, como en Isidoro de Sevilla o el Decreto de Graciano, necesaria a causa
del pecado, como remedio a los vicios del hombre en su estado de corrupcién; por el
contrario, para el aquinate, ella es una necesidad de la misma naturaleza del
hombre, sociable y naturalmente destinado al orden politico (qu. 90 a. 3; qu. 95 a.
1). Necesaria inclusive en lo que ella aporta de “preceptivo”, en la medida en que
crea nuevas obligaciones y no en cuanto es meramente represiva o permisiva: en
este punto la leccion de Papiniano (S. 1.3.1.) ha permitido la correccién del texto de
Isidoro y Graciano (qu. 90 a. 3; 92 a. 2; 95 a. 1). (Cf. Gagner, pag. 194 y sigs.y 269y
sigs.).

°Cf. Sten Gagner, Studien zur Ideengeschichte der Gesetzgevung, 1960, pag. 179 y sigs., y Cotta,
Il concetto di legge nlla Summa Theologica di S. T., 1955

® Sobre este punto, las investigaciones minuciosas de Sten gagner, pag. 207 y sigs.

40

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



b) Sobre el origen de la ley, que procederda de la autoridad, presente por
naturaleza en todo grupo politico humano “Et ideo condere legem vel pertinet ad
totam multitudinem vel ad personam publicam quae totius multitudinis curam
habet” (qu. 90 a. 3). Segun de qué régimen politico se trate, la ley tendra por autor
a un monarca, a una elite de ricos o de sabios, al pueblo reunido o,
preferentemente, una combinacion de estas fuentes )cuestion 95 a. 4); su fuerza
radica, en la practica, en la aceptacion popular: “leges habent maximam virtutem ex
consuctudine, ut Aristoteles dixit” (qu. 97 a. 2).

c) Acerca de la continuidad del derecho positivo humano en relacién con el
derecho natural. El trabajo de legislar es concebido como una prolongacién del
estudio de lo justo natural y toda ley humana deriva de la ley natural: sea por via de
“conclusion”, o sea de la aplicacion a las circunstancias histéricas de los preceptos
extraidos de la naturaleza; sea de “determinacién”, o adicién a los datos genéricos
de la ciencia del derecho natural, pero dentro de sus cuadros y para servir a los
fines de la naturaleza (qu. 95 a. 2). De este modo, el derecho es a la vez fruto de la
razon y de la voluntad: de la razén, en la medida que deriva de la ciencia de la
naturaleza; y de la voluntad humana, en tanto que la potestad legislativa le agrega
fijeza, forma escrita rigida y precisién. Concluyendo: en virtud de la imprecision de
la ciencia del derecho natural, entra en nuestras instituciones una gran parte de
elemento arbitrario; no nos equivocamos al afirmar que nuestro derecho es en gran
parte positivo.

d) Sobre los caracteres de la ley humana positiva, la que debe ser no solamente
justa, dictada para el bien comun, en vistas al fin natural del pueblo para el que ha
sido elaborada y no para el provecho particular del legislador (qu. 90 a. 2); también
debe adaptarse tiempo y de lugar, ya que debe ser la expresion de lo justo natural
en las circunstancias cambiantes. Aqui Santo Tomas siguié a la célebre definicion de
Isidoro de Sevilla (qu. 95 a 3).

e) Finalmente, acerca de la autoridad de !a ley humana positiva nuevamente
Santo Tomas sigue la doctrina de Aristoteles, de la que debemos admirar el realismo
y su maravilloso equilibrio. La ley humana teniendo sus raices en la naturaleza,
debe -en principio- ser obedecida; su preceptos obligan en conciencia (qu. 96 a. 4)
ya que ella es fuente de lo justo; justo que, al menos en parte, tiene origen en la
voluntad del hombre (“jus positivum”; Ila. ITae. qu. 57 a. 2). No obstante, su
autoridad no es nunca sino condicional; la ley no es tal, no merece este nombre,
como lo ensefia toda la tradicién clasica, si renuncia a su oficio de expresion, de
realizacion de lo justo; si deja de cumplir esta funcién corresponde que los jueces la
dejen de lado (qu. 96 a 6; Ila. Ilae. qu. 121, etc.). (Cf. Compendio del derecho
natural clasico, en nuestras lecciones, pag. 140).

Con esto no hemos aprendido nada nuevo; practicamente todos estos andlisis se
encuentran ya en Aristoteles y Santo Tomads se cuidd de mutilar o agregar algo a esa
descripcion veridica. Pero, en su tiempo, significé una reconquista.

41

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Establecer los titulos, reconstruir el método de una jurisprudencia laica; de un
mismo golpe, ratificar el necesario recurso a los textos romanos; y, mas allad del
derecho romano, fundar -sobre el derecho natural-, el apogeo de una nueva
doctrina, capaz de adaptar el derecho romano a las condiciones modernas de vida.

Mads tarde, armonizar las libertades crecientes con el derecho romano, ya que
hasta fines del Antiguo Régimen, la doctrina retendra el primer lugar en la
elaboracion del derecho...

Pero sobre todo, el aporte de Santo Tomas fue dar a los juristas el sentido de la
funcion legislativa. Aplastado por la majestad de la ley eterna divina, el Medioevo
agustinista tendid a menospreciar las leyes humanas; extrajo las leyes de la
Escritura promulgada de una vez y para siempre, de la tradicidon y las costumbres;
Graciano no dejo ningun lugar para la funciéon creadora del legislador. Por el
contrario, y en virtud de que la doctrina clasica de lo justo por naturaleza lo
concebia como incompleto, flexible y cambiante, es que Santo Tomas restauré la ley.
Es bajo la influencia del tomismo que Bonifacio VIII, a fines del siglo XIII, propone
un nuevo analisis de las decretales pontificias y reivindica el poder de establecer
leyes “creadoras” de un nuevo derecho. La transformacién radical y durable de las
colecciones tradicionales del antiguo derecho canodnico en un sistema legislativo,
debido a la iniciativa de Roma, toma de aqui su razén de ser y fundamento doctrinal.
Mas adelante apareceran las ordenanzas de los soberanos laicos y la enorme
floracion de leyes de la Europa moderna. Es inmenso el servicio rendido por la
filosofia tomista a la historia del derecho.

(Cf. Sten Gagner, ob. cit., pag. 341 y sigs.).

No creo que la lectura de la Suma Teoldgica haya dejado de ser recomendable:
es su detalle, de una riqueza inexpresable, el que da valor al derecho y el resumen
que acabamos de hacer ha sacrificado lo mas hermoso: el drama de las discusiones
dialécticas, el viviente y perspicaz esfuerzo hacia la solucién verdadera. En cuanto
al fondo, podemos extraer nosotros de su lectura el mismo provecho que la Edad
Media. Nuestros juristas ignoran a Aristételes tanto como los agustinistas del siglo
XI; y la filosofia clasica del derecho natural ha caido de nuevo en el olvido, relegada
por la competencia de otras doctrinas distintas del agustinismo y por situaciones
diferentes a la barbarie del Medioevo. Pobre en vuelo imaginativo, no puede decirse
que ella no posea la més alta dosis de verdad. A este propésito citaré solamente la
frase de Ihering, el célebre positivista del siglo XIX, que consagro tantas paginas
para demostrar que el derecho debe tender y tiende necesariamente a los fines de
la especie humana, hasta que un lector le puso en aviso sobre la existencia de la
Suma Teoldgica. Thering ley6 la Suma y le respondié: “Me pregunto sorprendido
como ha sido posible que tales verdades, luego de haber sido alguna vez tratadas,
han podido caer, en nuestra ciencia protestante, totalmente en el olvido. jCuantos
desvarios podia haber ahorrado este saber, si se lo hubiese tomado seriamente en
cuenta! Por mi parte, no hubiese quizd escrito mi libro si lo hubiese conocido”.

42

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



iExtraordinaria reaccion Ihering era de la misma clase que Santo Tomadas, un
universitario honesto .(Zweck im Recht, II, 162, pag. 126).

IV.—LOS APORTES DE LA FE CRISTIANA

He descuidado hasta ahora las fuentes religiosas, aunque ellas ocupan el lugar
mas importante en las exposiciones dialécticas de la Suma Teoldgica, cualquiera sea
el tema tratado. Pero sucede que al nucleo de la doctrina del derecho natural, ellas
no aportan ninguna adiciéon sustancial: se encuentran presentes en toda la
argumentacion tomista, pero uUnicamente para confirmar las soluciones de
Aristoteles y de Cicerdén. De este modo, el Génesis viene a confirmar la nocién de
orden natural; la vision cristiana del mundo y la posicion intermedia del hombre en
la creacién, entre los angeles y las cosas, viene a confirmar los limites de nuestra
inteligencia; los precedentes de la historia judia, la mutabilidad de lo justo y la
necesidad de las leyes.

Por lo tanto, ¢no hay nada mds que esto para extraer de las fuentes cristianas
para la elaboracion del derecho?; ¢el cristianismo no habra aportado al arte juridico
nada mas que el salvoconducto a las doctrinas de la antigiiedad greco-romana? {No
hay en la revelaciéon cristiana, en el dogma cristiano, una fuente suplementaria del
conocimiento de lo justo, susceptible de superar, enriquecer o corregir el contenido
del derecho natural antiguo? Nosotros expusimos esta cuestion en Estrasburgo,
hace tres anos, en un coloquio cuyas actas han sido publicadas (La revelation
chretienne et le droit, Dalloz, 1961). Se trata de un problema candente, renovado
por el resurgimiento de ciertas formas ambiciosas de catolicismo social. Pero
ademas, en el mundo de nuestros dias, desborda el circulo de los juristas
considerados cristianos, ya que se trata del mismo tipo de relaciones que podria
establecerse entre el derecho y, por una parte, la perfeccién evangélica. y, por la
otra, los idolos modernos, herederos degenerados del Evangelio: la “humanidad”, el
“progreso”, la “persona humana”.

Sostuve personalmente, en el mencionado coloquio de Estrasburgo, contra
ciertos cristianos sociales que pretendian traer a Santo Tomdas en apoyo de sus
doctrinas, una tesis muy unilateral ( Sobre la laicidad del derecho segun Santo
Tomas, reproducido en nuestras Lecciones, 1962, pag. 203 y sigs. La agregamos a
este volumen para completar mejor los estudios del autor sobre el pensamiento
tomista. (Nota del editor.). Quisiera proceder ahora a un examen mas completo:
¢cudl es el papel que tienen, en el derecho natural tomista, las fuentes cristianas?
Recabaremos a Santo Tomas, en primer lugar, su respuesta tedrica y luego la que se
inscribe en los resultados practicos de su ensenanza.

43

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



A—Los principios: la teoria general del conocimiento

No es del estilo de Santo Tomas el dejar en la sombra, como lo hacen los
activistas modernos, las dificultades tedricas de la doctrina social cristiana; a plena
luz, Santo Tomas desgrana el problema de los roles respectivos de la fe y la razon
natural en la busqueda de la verdad; en su tratado general del conocimiento, da la
respuesta y luego, especificamente, la reitera en lo que respecta a la busqueda de lo
justo y del derecho.

2. En lo que hace & su posiciéon general, es conocida la tendencia personal de
Santo Tomas a otorgar confianza a la razén natural, a rehabilitar la razén. Es en
este punto que se opone al agustinismo y propone una vision menos sombria que la
de San Agustin acerca de los poderes de nuestra inteligencia en su situacion
presente. La discusion versa, sobre todo, sobre el problema teolégico de las
consecuencias del pecado: San Agustin tenia la tendencia, como maés tarde la tendra
Lutero, a subrayar la corrupcién de la naturaleza humana luego de la caida original.
Para Santo Tomas nuestra naturaleza estd solamente enferma, debilitada por el
pecado de Adan y Eva, pero no destruida. El viajero que bajaba de Jerusalén a Jericé
-es decir, segun la exégesis simbolica del Medioevo, del estado primigenio de
perfeccion al de corrupcion- es su imagen en el Evangelio: estd solamente enfermo
y, ayudado por el Samaritano, es susceptible de recuperar sus fuerzas; no ha dejado
nunca de conservar los principios de la vida (Ia. ITae. qu. 85 a. 1).

La razén que el hombre ha recibido con su naturaleza y que poseen también los
paganos, sigue siendo veraz. Y Santo Tomds no tuvo mayor problema para
compatibilizar este optimismo con el principio de San Agustin de que toda verdad
viene de Dios; ello sin duda, pero no sélo por el camino de la “iluminacién” mistica,
de la Revelacion y de la Gracia; también por intermedio de las “causas segundas”,
de la “naturaleza”, de la que participan asimismo los paganos (Ia. ITae. qu. 109 a.
1). La gran audacia de la teologia de Santo Tomas consiste en, sin recelar de la fe,
decir “si” a la inteligencia, a Aristoteles, a Cicerén y al derecho romano.

2- No significa esto que Santo Tomas desestime la autoridad de las Sagradas
Escrituras. Su papel es doble:

a) Ante todo, las fuentes sobrenaturales son las Unicas capaces de darnos a
conocer lo que se encuentra mas alld de nuestra naturaleza: Dios mismo, los
angeles, los misterios de la fe cristiana y de nuestra salvacién. (Ver, por ejemplo,
sobre el conocimiento de Dios: Ia. qu. 88).

b) Mas todavia, la Revelacién divina puede asistir a nuestra inteligencia
debilitada -asi como el buen samaritano asistié al viajero herido-, ain en aquellas
materias accesibles a nuestro conocimiento natural. Ella no hara sino confirmar las

44

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



verdades racionales, a las que ya habian tenido acceso, por la razén, los sabios
paganos. Del mismo modo sucedié en la historia judia: Dios socorrié a su pueblo
elegido, incluso en algunos aspectos de su vida temporal. La mayor parte de los
Proverbios se encuentra, mas o menos idénticamente, en la sabiduria pagana.

EL CONOCIMIENTO DE LA JUSTICIA

La misma ensefanza licida sera repetida por Santo Tomas, en el Tratado de las
leyes, a propdsito de las ciencias morales, dentro de las cuales encuentra el derecho
sus soluciones especificas.

2. La mayor novedad del tratado, en relaciéon al agustinismo, es la gran
extension acordada a las fuentes profanas del conocimiento. Santo Tomas comienza
por presentar brevemente la ley eterna, causa suprema de todo origen y de la que
todos derivan; pero de la cual, por ser la razén trascendente de Dios, no podemos
tener un conocimiento cierto. Inmediatamente pasa a tratar de la ley natural, ya que
ella constituye, para el hombre, la primera fuente de su moral; ahora bien, la ley
natural existe -perdoneseme la perogrullada- por naturaleza y por su propia
definicién es accesible a los paganos, del mismo modo que a los fieles a la fe
cristiana. A continuacion, el tratado de Santo Tomas sigue con una larga exposicion
sobre la ley humana, que es expresién y prolongacion de la ley natural y que
depende evidentemente de la razén profana ( Ia. Ilae. qu. 94 a 97).

Santo Tomdas puso en una sola linea—y en esto radica su sello personal—las
fuentes profanas de la moral. Y si se trata especialmente del derecho, ya hemos
dicho que Santo Tomds retornd a las estrictas nociones de Aristoteles: la justicia en
sentido especifico, es aquella virtud que tiene por objeto el reparto de lo que
corresponde a cada uno en el cuerpo social; el derecho es el objeto de la justicia
( ITa. Ilae. qu. 57 y sigs.). Ahora bien, existe un derecho natural y un derecho de
gentes—“jus gentium”—que proceden de la ley natural; en cuanto al derecho
positivo, pareciera que deriva, ordinariamente, de la ley humana. Las fuentes
profanas intervienen en la elaboracion del derecho y Santo Tomds elegird como
autoridades principales, con las que debatira las cuestiones juridicas, a los autores
paganos: Aristoteles, Cicerdn, Ulpiano.

- El Tratado de las leyes menciona también las fuentes cristianas, bajo la forma
de las dos leyes divinas, “antigua” y “nueva”; de las que solo el Antiguo y Nuevo
Testamento, pueden hacernos conocer su contenido (Ia. ITae. qu. 98 y sigs.). ¢Cudl
es el papel representado por estas leyes en la moral y el derecho?

a) El cometido propio de las fuentes reveladas es el hacernos conocer las
realidades sobrenaturales: el objeto propio de la ley divina es el de instruirnos en lo

45

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



atinente a la salvacion, de conducirnos mas alld de los bienes temporales, que el
hombre puede en principio perseguir por su propia naturaleza, hacia el fin de la
beatitud eterna, a la que nuestra naturaleza no tiene acceso por si misma, “quae
excedet proportionem naturalis facultatis hominis” (Ia. Ilae. qu. 91 a. 4).

Por consiguiente, pareciera que la ley divina no tiene relacion alguna con el
derecho; en todo caso, pareciera que ello es asi en cuanto a la ley nueva, la propia
de los cristianos. Ciertamente el Evangelio es la fuente eminente de nuestra moral,
o mejor dicho, de la sobremoral: aquella de las virtudes teologales y del reino de los
cielos. Esto no significa que Santo Tomas reniegue de la ley de Cristo, a la que apelo
San Agustin para sustituir a las leyes de la justicia pagana; pero, mas preciso y
metdédico que San Agustin, reconocerd mejor la esfera de aplicacién que le es
propia: la ensenanza del Evangelio no concierne al orden temporal y a los repartos
de bienes terrenales que son la materia del derecho. El Evangelio no incluye reglas
juridicas, “judicialia” (qu. 108 a. 3); y debemos ponernos en guardia acerca de que
la ley nueva no es del tipo de las que los juristas llaman “ley”. Normalmente, no esta
“escrita”, sino que es mdas bien un espiritu, una gracia, la caridad; procede sobre
todo por “consejos” antes que por “preceptos” precisos; no se refiere a los
comportamientos externos (qu. 106 a. 1; qu. 107 a. 1; qu. 108 a. 1 y 4, etc.). Es ella
la regla de los religiosos, de aquellos que han optado libremente por la vida
sobrenatural, por un estado de perfeccion (IIa. ITae. qu. 186 y sigs.); pero para la
masa, que se contenta con vivir segun la naturaleza, no es ella ese criterio objetivo
ni esa regla del reparto de los bienes que llamamos derecho.

Distincién firme y, para los juristas, altamente instructiva: no se trata de
confundir, tal como tendia a hacerlo el agustinismo y es la tentacién de nuestros
cristianos sociales, el reino de los cielos y el derecho; de hacer uso de los consejos
de perfeccion evangélica a contrasentido, contra nuestro préjimo y el orden publico,
transportandolos indebidamente al oficio de jueces terrenales, o sea, al reparto de
los bienes materiales en vistas a un orden provisorio. Hoy en dia, este parece ser el
deleite de la prensa cristiana: juzgar, “condenar” las riquezas, las violencias, las
dominaciones de los demads, en nombre de los preceptos evangélicos absolutos de la
pobreza, la caridad y la no violencia; pero no hace sino juzgar mal y en favor de
otras violencias y otras dominaciones, ya que siempre existen violencias, riquezas y
desigualdades sociales en el orden temporal; el problema es el de arbitrar entre
ellas. Por lo tanto, una vez claramente distinguidas las esferas de lo temporal y de lo
espiritual, Santo Tomdas concede una cierta fecundidad juridica a la ley nueva: es
que existe un derecho de la vida espiritual; algunas reglas en el Evangelio, se
refieren a la conducta cristiana en vistas a la salvacion, el matrimonio, los
sacramentos, la jerarquia eclesiastica (qu. 106 a. 1; qu. 108 a. 1); existe un derecho
positivo divino, que sera sobre todo el derecho de la Iglesia en cuanto concierne a la
vida religiosa. Dentro de estos limites, el derecho candnico estard fundado en la
Escritura. Ademas, existen interferencias entre el orden temporal y el del reino de
los cielos; Santo Tomds no duda respecto a que la vida temporal debe estar
subordinada al interés de nuestra salvacién; existen también, aunque

46

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



excepcionalmente, cuestiones mixtas. Primera brecha, que puede resultar
importante, en el principio de la laicidad del derecho; ya evaluaremos sus efectos
practicos.

b) El segundo oficio, en verdad secundario y ocasional, de la revelacion, es el de
confirmar las verdades accesibles, en principio, al conocimiento natural. Tal es el
caso de cuando Dios asisti0 a su pueblo, aun en los asuntos temporales, en la
historia judia; la ley antigua decia Santo Tomads, organizaba su orden terrestre,
“ordinabat ad bonum sensibile et terrenum” (qu. 91 a. 5). Si bien no existe derecho
en el Evangelio, no puede ignorarse que en el Antiguo Testamento es rico en
preceptos juridicos. Esta fue, ya lo hemos visto, la tentacion del agustinismo
juridico, de suplir las insuficiencias del Evangelio en materia juridica apelando a las
leyes Judias, a la consagracién, al diezmo, a la interdiccion de la usura, etc. ¢Es bajo
este titulo que podremos reintroducir las fuentes sacrales del cristianismo en el
derecho? Una vez mas la respuesta de la Suma Teoldgica aparece negativa. El
derecho judio era excelente, divinamente justo, para el pueblo judio; sigue siendo
un modelo; pero no esta mdas en vigor en el mundo cristiano Una de las grandes
tesis de la doctrina tomista del derecho natural, es la de la mutabilidad del derecho;
las instituciones judias no se adaptan al pueblo cristiano no tienen mas fuerza
obligatoria; en su exposicion teérica, Santo Tomds rechaza abiertamente el recurso
de los Juristas a las leyes judias, al menos en la medida en que son juridicas,
“judicialia” (qu. 108 a. 3).

La solucidén no es diferente para los preceptos llamados morales o “moralia”: por
ejemplo aquellos del Decdlogo o los que pueden encontrarse en los profetas o en los
libros sapienciales. Cristo no los ha abolido (qu. 100 a. 1). Sin duda que estos
preceptos llamados “morales”, no contienen nada que no sea accesible a la razon
pagana: el contenido del Decalogo -en asuntos de moral- estd ya en la sabiduria
griega; los paganos sabian que no se debia robar ni cometer adulterio; aqui el papel
de la revelacion fue solamente confirmatoria. Si la doctrina social cristiana esta
extraida sélo de esta fuente, no tiene nada de original (qu. 99 a. 4; qu. 100 a. 1,2y
11; IIa. ITae. qu. 56 a. 1). Por otra parte, debemos recordar que las reglas morales
no son las reglas Juridicas: aquellas no dicen nada acerca del reparto de lo que
corresponde a cada uno, del “suum cuique”. Les falta ese criterio objetivo, esa
“determinacién” precisa que realiza el precepto juridico, “praeceptum judiciale (qu.
100 a. 8; qu. 99 a. 4; etc.): “no robaras” no me indica nada acerca de los limites de
las propiedades, que son objeto del arte juridico.

Pero los preceptos morales pueden, al menos, servir de marco, de guia, de pretil,
al trabajo de elaboracion de los preceptos de derecho, dejado decididamente al
hombre, al humano arbitrio (qu. 108 a. 3), bajo el régimen del cristianismo.
Deberemos averiguar, pues, cuales efectos se derivan, en la préactica, de este
segundo titulo de insercion de la teologia en el derecho.

47

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



B - Las aplicaciones

Llegamos al fin al contenido de la doctrina social tomista, de la que deberemos
limitarnos a efectuar un breve resumen. ¢Es ella solamente la reproduccion del
saber de los autores paganos, o la influencia del cristianismo permitié superar los
resultados de la ciencia del derecho natural de la Antigiedad?.

9. La Mayoria de las conclusiones de la Suma Teoldégica parecen ser
estrictamente fieles a las de la ciencia antigua del derecho natural. Y Santo Tomas
argumenta con las mismas razones que la filosofia pagana y adopta -en estas
cuestiones- como autoridades principales a Aristoteles y el derecho romano. La
principal contribuciéon de Santo Tomds al derecho medieval, consiste en la ayuda
prestada al renacimiento de las instituciones antiguas. Por filoséfica que sea y
solamente relativa a los fundamentos teoricos de las instituciones, esta contribucion
estd bien lejos de ser despreciable. En lo que hace al derecho publico, la filosofia de
Santo Tomas preparé la reconquista de la autonomia del estado frente a la Iglesia,
restaurando una teoria profana de la soberania. Sin lugar a dudas, Santo Tomas no
se atrevié a rectificar el derecho candnico de su tiempo, que sometia a los reyes al
papa; sera Juan de Paris, su discipulo, sucesor en el colegio de la calle St. Jaques y
defensor de su doctrina, quien echara abajo la doctrina del poder directo, partiendo
de su teologia. (De potestate regia et papali (1303), ed. Leclercq, 1942). Pero el
mismo Santo Tomds enseno la existencia de la soberania en beneficio de los infieles
lo que no puede hacerse sin contradecir el derecho canoénico de la cruzada (IIa. ITae.
qu. 10 a. 10); también que en materia temporal, vale mas obedecer al rey que al
Papa (IIa. Ilae. qu. 60 a. 6 ad. 3; qu. 104 a. 5 y 6). Los reyes existen no por la
consagracion ni por el querer de la Iglesia, sino por el solo derecho natural. Mas
profunda y mas radical todavia, es la reconstruccién de las bases de la economia: la
autoridad, la dominacion politica, la sujecion, la jerarquia, se justifican en cuanto
naturales, conformes al plan de la naturaleza, seria doctrina de Aristételes y no
como un simple remedio histdrico a los pecados de los hombres. El hombre es un
animal politico, naturalmente destinado a vivir en jerarquia dentro de un grupo
organizado. La Iglesia Cristiana misma se encuentra justificada al organizarse aun
el modelo del imperio romano, con la contribucion de los legistas, bajo la
dominacion del Papa. Marsilio y Guillermo de Occam se negaran a aplicar Papa
estas tesis aristotélicas, pero las conservaran en favor del emperador.

Santo Tomds reprodujo la leccién de Aristoteles sobre el régimen mixto (Ia. Ilae.
qu. 105 a. 1), salvo cuando prefiere a otras autoridades paganas en favor de la
monarquia (De regno, I, 1, cap. 2 y sigs.). En lo que hace al derecho privado, lucho
—con la ayuda de Aristoteles y del derecho romano—por el retorno al “dominiun”, a
la propiedad privada, “potestas procurandi et dispensandi”; y, tal como lo afirman
los dominicos modernos, no alega aqui las tradiciones comunitarias de la Iglesia
sino para relegarlas al terreno de la moral. para colocarlas fuera del derecho (Ila.
ITae. qu. 66 a. 2). Reproduce, descartando de la discusion a los textos de la Sagrada
Escritura, la teoria aristotélica de la usura (IIa. ITae. qu. 78 a. 1); la de la venta y de

48

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



los contratos; la lista de los delitos romanos (Cf. J. M. Aubert, Le droit romain dans
I’'oeuvre de Saint Thomas, Paris, 1955.), etc. Este retorno a las soluciones antiguas,
que respondia a las necesidades de las ciudades y estados del siglo XIII, es
histéricamente esencial. 2°- Esto no impide que, ocasionalmente, se siga también la
inspiracion de la Sagrada Escritura y de la fe.

a) Aunque el orden de la naturaleza haya reconquistado con Santo Tomds su
autonomia, es decir, que el arte juridico, como distinto de la teologia, retome su
existencia separada, queda el hecho de que los fines naturales de la sociedad se
encuentran subordinados a la salvacién, que es sobrenatural. Y hemos dicho que la
marcha de la Iglesia hacia la salvacién tiene sus reglas, su derecho interno, que
corre el riesgo de interferir en el derecho del estado; cuando se presenten las
cuestiones mixtas, es el interés espiritual el que debe prevalecer.

Esto entrafa una serie de consecuencias practicas que aparecen en definitiva
como de mucha importancia, ya sea en forma préxima o remota. Por mds consciente
que estuviera de la autonomia de la autoridad politica, acabamos de ver que Santo
Tomas no se opuso al derecho canonico de su tiempo que subordinaba, en el mundo
cristiano, los reyes a la Iglesia; en una cuestién quod liberal llegd a hacer de los
reyes “vasallos de la Iglesia” (Quod. 12 qu. 13 a. 9). Lo que sucede es que en el
mundo cristiano, la jerarquia que en otros tiempos subordinaba el sacerdote a la
ciudad, fue invertida (De regno, I, 14); ocasionalmente, el rey secular debia poner
su brazo al servicio de la fe cristiana y colaborar con la represién de la herejia (Ila.
ITae. qu. 11 a. 3). El pueblo cristiano debe rehusar obediencia, bajo el juicio de la
Iglesia, al principe hereje, cismatico o ex comulgado (IIa. Ilae. qu. 12 a. 2).

En la cristiandad, la caballeria se enrol6 en las cruzadas; las clases econémicas
trabajaban para que una parte de sus cosechas sirviera a la subsistencia de los
monjes y al esplendor de la liturgia; el diezmo debia ser entregado a los sacerdotes
(ITa. Ilae. qu. 87). Existian también interferencias de lo espiritual en el derecho
privado: aqui también existian las cuestiones mixtas, como el matrimonio. Y es que
el matrimonio cumple, ademas de su funcion natural de la propagacién de la
especie, una funcion sobrenatural: es el sacramento de la unién de Cristo y de la
Iglesia y debe servir al aumento de la caridad; por ello es que Santo Tomas
pronuncia la interdiccion total del divorcio, la poligamia y el incesto (Suplemento;
qu. 67, 65, 54, etc.). Otro ejemplo es el de la esclavitud: Santo Tomas retomé la
doctrina aristotélica que justifica la esclavitud por el derecho natural; pero el
cristianismo aporta aqui una derogaciéon del poder del amo, el que no debe
interferir en la vida sacramental del esclavo. Es por esto que el “servus” cristiano
debe ser liberado del poder de un amo infiel (Ila. Ilae. 10 a. 10); y debe
asegurarsele la libertad de matrimonio (Ia. ITae. qu. 105 a. 4; Suplemento, qu. 52).
“Non tenentur nec servi dominis nec filii parentibus obedire de matrimonio
contrahendo vel virginitate servanda aut aliquo alio hujus modi” (Ila. ITae. qu. 104
a. 5).

49

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Del mismo modo, Santo Tomas encuentra justo que la educacion sea sustraida al
control de la ciudad para ser confiada a la Iglesia, como es el caso de las escuelas
universitarias de su tiempo, contrariamente a la doctrina de los filésofos de la
antigiiedad. Todos estos ejemplos parecen pertenecer a un periodo conflictivo de la
historia de Europa, al régimen teocratico de la cristiandad medieval; en realidad,
estan llenos de consecuencias para el futuro. Aqui se encuentra el origen de las
libertades individuales del derecho europeo moderno. Que el individuo,
parcialmente, escapa al control del estado; que, si no su cuerpo, su alma es libre en
virtud de su ordenacién a un fin superior al estado terrenal; “meus quidem est sui
juris” (Ila. Ilae. qu. 104 a. 5). He aqui lo que se opone a la filosofia politica de
Platon y de Aristételes, si bien no de los estoicos: la cita que acabamos de leer fue
extraida de Séneca. He aqui el aporte del cristianismo, que la sintesis
maravillosamente amplia y prudente de Santo Tomas no ha dejado de registrar. Y de
aqui surgirdn un dia, cuando la Iglesia Catodlica sea despojada de su poder, nuestra
libertad de conciencia, nuestra libertad de opinién, nuestras libertades individuales.

En una determinada esfera, la espiritual, y contra la doctrina de Aristételes, o
mejor dicho, mas alld de esta doctrina, Santo Tomdas descubrié aquello que nosotros
llamamos los derechos del individuo. Superpuesta a la naturaleza genérica, del
hombre, existe en cada individuo una naturaleza, una vocacion propia (Ia. qu. 14 a.
11; qu. 15 a. 3 ad. 4; Ila. Ilae. qu. 64 a. 2 ad. 3; Contra gentiles, III, 113, etc.); y la
“persona” es aquello mas perfecto que existe en la naturaleza (Ia. qu. 29, a. 3). El
individuo puede ser parte de la ciudad, en tanto que ciudadano y su interés en
cuanto tal debe subordinarse al del todo. Pero en una parte de su ser, en su
vocacién sobrenatural, en su alma, sobrepasa a la ciudad y los intereses de su alma
estan mas alld del bien colectivo del grupo. El sistema juridico tomista no es la
reproduccion del sistema juridico antiguo; lleva en germen el derecho moderno,
porque la experiencia cristiana lo ha dotado de una nueva dimension. (Cf. Kulz,
Individuum und Gemeinschaft beim heil Th. v. A., 1932; Graneris, Op. Cit., Cap.
VIII).

b) El segundo fundamento de la intervencién de la teologia en el derecho, se
funda en la existencia de principios morales en la Biblia. Estos principios
contenidos, sobre todo, en el Antiguo Testamento, no nos revelan nada que nuestra
razén no pueda conocer; pero nos instruyen sobre el contenido del orden natural
con una certeza perfecta, que nunca podria pretender nuestra razon falible.

Resulta sorprendente la abundancia de citas del decdlogo en la parte juridica de
la Suma. Los “preceptos de justicia” estudiados en la Ila. ITae. qu. 122, son los del
Decéalogo. Pero de los “moralia” no se desprende, ya lo hemos dicho, nada de
propiamente Juridico; nada que pueda servir de criterio al reparto de los bienes,
honores y competencias. Es mas sorprendente aun, constatar que Santo Tomas ha
recurrido, contra las reglas del método, a los “judicialia” del derecho judio en el
Tratado de las Leyes. El Aquinate gusta confirmar las tesis de la filosofia antigua
por su acuerdo con el Antiguo Testamento: por ejemplo, las soluciones

50

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



constitucionales de Aristoteles favorables al régimen mixto, por lo que nos dice la
Escritura sobre la constitucion de Israel (Ia. Ilae. qu. 105).

La consecuencia es que las soluciones se ven afectadas de una cierta rigidez, una
seguridad, una certeza que faltaban en el derecho natural de Aristoteles: la Biblia
confirma las tesis sobre la justicia de la esclavitud, la inferioridad de la mujer y la
potestad marital, la estabilidad del matrimonio o la prohibicién del incesto, de tal
forma que las conclusiones aparecen como definitivas. Esto deberia desvirtuar el
mérito que habiamos atribuido a Santo Tomas de haber comprendido el método
aristotélico y de haberlo seguido, incluso en se moderacion.

Pero esta critica podria reposar sobre un contrasentido: es un error leer la Suma,
como la Ciudad de Dios, con mentalidad de juristas. Ya sea que se trate de la
propiedad, de la usura, del mejor régimen politico, el verdadero propdsito de Santo
Tomas no es juridico. Algunas veces se ha expresado con menosprecio por los
juristas; la facultad de teologia podia permitirse desdefnar a la de derecho. Santo
Tomas rechaza, como escapando al dominio de la teologia, las cuestiones de
derecho positivo (Quod. 9). Y, probablemente, cuando nota la concordancia del
derecho romano con la ley Judia, lo que le interesa es aportar un argumento mas en
apoyo de su tesis teologica del acuerdo de la razon con la fe. Cuando sus
conclusiones nos parecen faltas de flexibilidad, recordemos que no escribia en
vistas a la practica; que su intencién personal no era la de escribir un cédigo. No
corresponde al filésofo el hacerse legislador.

Si en los resultados practicos se encuentran estas fallas, estas conclusiones
demasiado apresuradas o discutibles, es que hacia aqui no se dirigi6é su esfuerzo. El
verdadero pensamiento de Santa Tomas sobre las fuentes del derecho y la grandeza
de su doctrina, la debemos buscar, ante todo en sus exposiciones tedricas.

V.- CONCLUSION

Terminamos el curso de este ano sobre la doctrina de Santo Tomas: ella ha
servido bien a las necesidades de la sociedad de su tiempo resucitando el método y
las fuentes del derecho antiguo. En pleno acuerdo con la politica de la Santa Sede,
les inyecta las riquezas extraidas de la experiencia cristiana. Maravillosamente
equilibrada, es laica pero no laicista: Santo Tomds reconstruyé los fundamentos de
un orden temporal auténomo, de la justicia del orden juridico, necesaria para el
vigor del arte del derecho, que San Agustin dejé perder, pero todo ello sin sacrificar
los fines espirituales del hombre.

51

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Aunque no soy partidario de la idolatria del progreso, esta doctrina me parece un
adelanto sobre la de Aristételes y la de San Agustin. Y como la historia conoce
también regresiones y nuestro mundo ha perdido la cultura clasica, no significa
perder el tiempo tomar un bafo refrescante en las aguas de la Suma Teoldgica. Y su
utilidad no es solo para los historiadores.

Seguramente, alli no esta dicho todo. En la época misma de Santo Tomads, las
luchas doctrinales continuaron: el naturalismo de Santo Tomas, su confianza en la
inteligencia natural del hombre, su adhesién al derecho natural de los paganos,
fueron puestas en discusion y condenadas, por el decreto de 1277, algunas de sus
principales tesis. La escolastica franciscana, Escoto, Guillermo de Occam, trato de
sustituir su doctrina por una nueva teoria del derecho. Pero como estos autores se
separan de la tradiciéon cldsica y preparan la filosofia juridica moderna, los
dejaremos para otro estudio.

52

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



APENDICE 1
DE LA LAICIDAD DEL DERECHO SEGUN SANTO TOMAS’

I.-INTRODUCCION

Es ahora a Santo Tomas a quien plantearemos este mismo problema, problema
siempre de actualidad, sobre el que es necesario, en primer lugar, definir sus
términos.? Una parte de la opinidon cristiana, sin duda la mds dindmica, parece
persuadida de que el cristianismo aporta soluciones de derecho a los conflictos
sociales de nuestro tiempo: por ejemplo, en lo que concierne a la segregacién racial,
la paz, la descolonizacién, la estructura de la empresa o el estatuto juridico del
mundo obrero. Una parte de la opinién cristiana cree que respecto de este principio,
existe acuerdo dentro de la tradicion catdlica. Ningin testimonio en este sentido, le
parece mas concluyente que el ejemplo de Santo Tomas, que fue el gran inspirador
de las enciclicas contemporaneas en materia social: Santo Tomdas ha producido una
obra “juridica” de amplitud considerable; ha investigado sobre el mejor régimen
politico, las condiciones de la justa guerra, las cruzadas, la condicién de los infieles,
la propiedad, los contratos, el comercio, el justo precio, la usura, el procedimiento,
la edad requerida para contraer matrimonio, las condiciones del casamiento, y una
multitud de otros problemas juridicos. Y esta doctrina juridica se inserta (en su
mayor parte) en una Suma Teoldgica; puede decirse que la misma se deriva del
dogma revelado.

Me propongo rebatir estas creencias comunes. De ningiin modo podria poner en
duda el hecho de que numerosos desarrollos de Santo Tomas relativos al derecho
estén inspirados en la Sagrada Escritura o en sus comentarios patristicos. Y si por
doctrina social deberian entenderse solamente, consideraciones anexas, adyacentes
al derecho, sobre el fin, sobre las condiciones de la actividad juridica, el pecado que
hace necesaria la coaccion de la ley humana, la vocacién a la salvacién de cada ser
humano, que la ley debera respetar, entonces esta doctrina social procede de la
Revelacion. Nada escapa, por otro lado, totalmente, a la esfera de la teologia. Todo

"Extraido de: “Lencons d’histoire de la philosophie du droit” Ed. Dalloz, Paris, 1962.Traduccién:
Silvia De Néapoli.

8(Comunicacion al coloquio de Estrasburgo: Revelacion y derecho, nov. 1959.)

53

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



esta contenido en el plan divino. Sélo que, en nuestro comentario no es suficiente
admitir que la fe cristiana desempefa la funciéon de un estimulante misterioso de la
inteligencia, aporta al trabajo del jurista el auxilio de una inspiracién difusa.

Nuestro tema de discusion, tal como creo debe entenderse, es mds estricto, y
considero esencial subrayarlo: una vez mas, la mayor parte de las obras llamadas de
“doctrina social cristiana”, y la obra del mismo Santo Tomas, se encuentran
conteniendo algo muy distinto que consideraciones extrinsecas o preliminares, al
menos en germen, de verdaderas soluciones juridicas: por ejemplo, que la
segregacion racial en los Estados Unidos, o el colonialismo, el capitalismo del siglo
XX, deberan ser condenados; y respecto de Santo Tomas el préstamo gratuito de
dinero, la venta no concluida a justo precio, el casamiento del esclavo sin la
autorizacion de su amo, pero no su ordenacion; el esquema al menos, de un
sistema de “derecho natural”. Entonces ¢en qué consisten las “fuentes” de
semejantes proposiciones?.

Nuestro debate se refiere tinicamente a las denominadas fuentes del derecho,
esos principios de solucion sin los cuales, el jurista no podria llevar a término sus
trabajos. Ya que no le es suficiente conocer los fines ultimos y el valor de la persona
humana, y el respeto debido al bien comun. Le es indispensable buscar una razén
de la sentencia que pone fin al juicio, del arbitraje entre esos dos valores—raiz del
argumento y mayor-- (una vez armada) del silogismo juridico. Esta en busqueda de
criterios que le permitan desempefar su tarea especifica, “suum cuique tribuere”,
la medida de los derechos de cada uno. ¢Es posible acudir a la Sagrada Escritura
para obtener tales criterios, es decir, fundar en algun principio extraido de la
Sagrada Escritura tal o cual solucion de derecho?

La Suma Teoldgica responde directamente a esta cuestiéon en el famoso Tratado
de las Leyes ( Ia Iae qu. 90 y si.).

Santo Tomds considera alli todas las leyes que deben dirigir la conducta humana
e incluso, ademas las que rigen los movimientos naturales de las cosas, es decir: la
ley “eterna”—asimilada a la razén de Dios creador—Ila ley natural, la ley humana,
luego las leyes divinas reveladas en la Antigua y en la Nueva Alianza.

Puede observarse que este tratado excede los problemas del derecho; es en otro
lugar de la Suma (IITa. ITae. qu. 57 y ss.) que Santo Tomdas ha hablado especialmente
del “derecho”, todas las “leyes” no son, al contrario, leyes juridicas, que prescriben
el contenido de la justicia; las hay simplemente morales, que prescriben otras
virtudes, por ejemplo la caridad, la piedad, la templanza. Pero, precisamente,
respecto de cada categoria (ley eterna—natural--, humana o divina), Santo Tomas
delimita cuidadosamente su ambito de aplicacién propia; si su funcién concierne o
no a la justicia social y al derecho. Nos resultara también suficiente leer las diez
cuestiones consagradas a las dos leyes “divinas”, la “ley nueva” y “ley antigua” (qu.

54

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



98 a 108), para definir las relaciones que existen, segun esta doctrina, entre
derecho y revelacion cristiana.

II.—LA LEY NUEVA

Comencemos por la “ley nueva”, entendiendo por misma, el mensaje especifico
del Evangelio por cual nos fueron anunciados nuestros fines ultimos sobrenaturales
y el reino de la perfeccion. En este punto, tomaremos el lenguaje de M. Gilson en el
dominio propio de lo “revelado”, donde Dios confiere conocimientos superiores a
nuestra razon, naturalmente inaccesibles a la razon del hombre. Aqui la razén
permanece muda y debe simplemente escuchar la ensenanza autoritaria de una
verdad que la supera.

¢La “ley nueva”, comprende principios de derecho? Segun el andlisis de Santo
Tomas, a titulo accesorio, solo algunos. O al menos excepcionalmente, se puede
inferir del Evangelio un cierto namero de reglas escritas (qu. 106 art. 1), precisas,
verdaderamente juridicas y que estatuyen acerca de la conducta exterior del
hombre (qu. 108 art. 1 ) . Las mismas prescriben, a titulo auxiliar, el cumplimiento
de ciertos actos, tal como el uso de los sacramentos, que son medios para la
salvaciéon o que se desprenden necesariamente de la calidad de cristiano, como la
profesion de la fe. Cierto tipo de implicancias sociales se derivan de ellas, por
ejemplo en lo que concierne a las relaciones entre los esposos, o bien de los fieles
entre si en la Iglesia Cristiana. Dicho de otro modo, en el Evangelio esta el
fundamento del derecho “canodnico”, en tanto que éste concierne a la vida
estrictamente religiosa y a la organizacion de la Iglesia: bautismo, eucaristia,
matrimonio, autoridad apostdlica ... ( Ia Ilae. qu. 91 art. 4 resp. “Quia homo
ordinatur ad finem beatitudinis aeterna, quae excedit proportionem naturalis
facultatis humanae... ideo necessarium fuit ut supra naturalem et humanam
dirigeretur etiam ad suum finem lege divinitus data”.).

De este modo, entre el derecho eclesiastico y el derecho del mundo secular,
existen interferencias, cuestiones “mixtas”. Asi, para que el esclavo participe en el
culto, concurra a la misa del domingo, o que su matrimonio sea a imagen de la
unién de Cristo y la Iglesia, fue necesario, en nombre del Evangelio (aunque
Unicamente por estos motivos) retocar el derecho de la esclavitud ( Supl. qu. 52 Ia.
ITae. qu. 105 art. 4, etc.). Una ley civil que prescribiera practicas iddlatras, deberia
ser declarada nula ( Ia. ITae. qu. 96 art. 4 resp. “Alio modo leges possunt esse
injustae per contrarietatem ad bonum divinum sicut leges tyrannorum inducentes
ad idolatriam”. En hipotesis semejantes, segun la opinién de Santo Tomas, el
derecho secular debe ceder frente al derecho eclesiastico, porque toda la vida
temporal esta ordenada a lo espiritual.

55

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



A decir verdad, Santo Tomdas solo regula de este modo las cuestiones mixtas,
porque el estado de su tiempo, se define oficialmente como cristiano. Se notara que
en nuestros dias, para el jurista secular, su solucién no es tan simple. El derecho
canodnico no sera ya el “Gnico” factor a considerar, porque hemos cesado ya de vivir
en una sociedad que profese colectivamente la fe cristiana, y ademads, no se podria
“imponer” su observancia a los infieles. Hecha esta reserva, mantengamos que en
las materias denominadas “mixtas”, donde estd comprometida la vida estrictamente
religiosa, la ley nueva puede implicar un cierto contenido juridico.

Pero esta primera serie de observaciones apenas nos sugieren una aproximacion
a nuestro comentario: buscaremos aqui las fuentes de una doctrina “social”, las
fuentes del derecho de la sociedad contemporanea. Segun la exposicion de Santo
Tomads, tratdndose de cuestiones seculares, no existe ningin puente, mdas bien un
abismo, entre el derecho y el Evangelio.

El “derecho” se ejerce en el mundo. El derecho concierne a la “naturaleza”, sea
primitiva, sea corrupta por la intervencion del pecado. Del derecho, Santo Tomads
trata en primer término, en la primera parte de la Summa (Ia qu. 92, 96, 98, 100,
etc.), en cuanto se refiere al estatuto de la primitiva humanidad antes del pecado de
Adéan y Eva; luego, en la Ia. Ilae., a propésito de las leyes que dirigen en esta vida la
conducta humana (la. Ilae. qu. 90 a 106, etc. “Praecepta legis sunt de actibus
humanis” (qu. 92 art. 2 resp.), pero especificamente en el cuadro del estudio sobre
la justicia (IIa. ITae. qu. 57 (De jure) a 122 (De praeceptis justitiae) por supuesto
esta enumeracion no es en modo alguno limitativa), virtud “moral” que (sin
desaparecer totalmente en la vida futura), se ejerce “materialmente” sobre la tierra,
tiene relacion con los actos que el hombre cumple en lo temporal, en el mundo de la
“concupiscencia”, de los “repartos” y de las “cobardias”, en la peregrinacion
terrestre de la vida presente” (la. IIae. qu. 67 art. 1 resp. (virtudes morales)... non
manent quantum ad id quod est materiale in eis: non enim habebunt in futura vita
locum concupiscentiae et delectiones ciborum et veneorum, neque enim timores et
audaciae circa pericula mortis; neque etiam distributiones et communicationes
rerum qui veniunt in usum praesentis vitae. Sin embargo, contra otras doctrinas.
Santo Tomas sostiene la existencia de ciertas relaciones de justicia
espontdneamente respetadas en la vida futura.), durante el curso de la cual, el arte
de los juristas consiste en disponer, valga lo que valga, albergues, etapas
provisorias. Este mundo que ciertamente, “tiende” hacia la perfeccion futura, debe
ser una marcha, un camino que nos conduzca hacia los fines ultimos (Ia. Ilae. qu. 99
ad sec. “Finis praecepti caritas est: ad hoc enim omnis lex tendit ut amicitiam
constituat vel hominum ad invicem vel hominum ad Deum”. Cf. qu. 96 art. 4 ad
sec.), pero la realidad es netamente diferente. El papel del legislador sobre la tierra
estd limitada a la tarea de lograr el bien temporal (Ia. Ilae. qu. 98 art. 1 resp. “alius
finis legis humanae et alius legis divinae. Legis humanae finis est temporalis
tranquillitas civitatis ... Finis autem legis divinae est perducere hominem ad finem
felicitatis aeternae”); el bien terrestre (“terrenum”); esa “beatitud imperfecta” para

56

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



la cual son suficientes en principio, nuestros medios solamente “naturales” ( la.
ITae. qu. 5 art. 5 resp.).

La ley del Evangelio, contrariamente, se ejerce en el reino de los cielos—en la
sobrenaturaleza reformada (“mirabilius refomlata”, dice el canon de la misa) y como
renovada por Cristo. Es una ley de perfeccion (lex perfectionis). Su objeto es
realizar el amor entre Dios y los hombres; es una ley de caridad (lex
calitatis-amoris) (Ia. Ilae. qu. 107 art. 1 resp. ad 2 y 3 (lex amoris); qu. 108 art. 1
resp. (lex libertatis), etc. Cf. qu. 91 art. 4 y 5 (bonum ... coeleste ad quod ordinat lex
nova ... per amorem). Asimismo, no es en modo alguno, juridica. Normalmente es no
escrita (principaliter non scripta), le es repugnante su expresion en férmulas de
derecho, es en nosotros, la “gracia misma del Espiritu Santo” (lex nova est ipsa
gratia Spiritus Sancti) ( Tratado de la La Lex Nova la. Ilae. qu. 106 art. 1 (Utrum lex
nova sit lex scripta); no concierne normalmente a los actos exteriores del hombre
(Qu. 108 art.1 (lex nova quae est lex amoris dicitur animum cohibere) sino a sus
intimas disposiciones; no posee coaccion, sino que es una ley de libertad (lex
libertatis), ya que solo se alcanza el amor, espontaneamente ( Ibid, qu. 108 art. 1y
4). Para decirlo todo, no configura “judicialia”, habiendo dejado Dios, desde este
momento al arbitrio del hombre (Humano arbitrio), la determinacion precisa del
orden juridico (Ia. ITae. qu. 108 art. 1 resp.; qu. 108 art. 24 -in lege nova non
traduntur aliqua judicialia praecepta—resp. “quiaistae determinationes non sunt,
secundun se, de necessitate interioris gratiae, in qua lex consistit: ideirco non
cadum supraecepto novae legis, sed reliquuntur humano arbitrio. Judicialia
praecepta reliquit Dominus disponenda his qui curam aliorum erant habituri vel
spiritualem vel temporalem qu. 108 art. 3 ad 2 y 3--Praeceptae enim judicialia non
remanebant e necessitate... sed relinquebatur humano arbitrio. Es verdad que el
Evangelio conserva, aunque sin necesidad de repetirlos, los “moralia” del Antiguo
Testamento (infra, p. 124).).

Es conveniente entonces, evitar toda confusion entre la ley evangélica, relativa a
otro mundo, en verdad, no juridico, y el orden temporal juridico. El Evangelio no es
aplicable a la regulacién provisoria de los quehaceres del siglo: e incluso, no
aceptaremos tratarlo como un modelo de legislacion terrestre, con el pretexto que
la vida temporal es un escalén hacia el reino de los cielos: no es a causa que Nueva
Delhi se halla en camino hacia el Himalaya que sea necesario distribuir las ciudades
de la llanura del Ganges, como deberian serlo en la cima.

El comportamiento de Santo Tomas se opone al uso habitual de los canonistas de
su tiempo. Graciano aludia al Evangelio para regular la guerra, los contratos la vida
comercial; no es de este modo como procede Santo Tomas, si nos aproximamos en
nuestra observaciéon. Refiriéndose por ejemplo a la usura, introduce, en este lugar
el conocido texto de San Lucas (mutuum date nihil inde sperantes) al solo efecto de
descartarlo inmediatamente: ya que este texto no es aplicable al orden temporal, y
contiene, en su orden propio, un sentido diverso (IIa. ITae. qu. 78 art. 1). Y yo no
creo en modo alguno que haya sido jamas la intencién de Santo Tomdas desembocar

57

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



en el pacifismo, la anarquia, el comunismo, el igualitarismo, en nombre de la
perfecta libertad o del sentido comunitario del reino de los cielos. Hay demasiada
distancia entre el derecho y el Paraiso, ya durante el primer estado de la naturaleza,
antes de la caida, el derecho implicaba numerosas clases de desigualdades sociales
(Ia. qu. 47 art 2; qu. 65 art. 2; qu. 96 art. 3; qu. 92, 99,101.). Mas aun después del
pecado, en el estado de caida en que vivimos y al cual se adapta nuestro derecho,
dando cabida entonces a la servidumbre, al derecho de la gleba, la propiedad
privada; cambiante, ademas y relativo a las circunstancias histéricas, correctivo que
supone el empleo de grotescas normas como remedio a las imperfecciones de la
naturaleza corrupta.

Desconfiemos de las soluciones de derecho pretendidamente evangélicas; a
pesar que se haya sostenido lo contrario, no sabemos si, sobre esta tierra, el
régimen de comunidad es mas conforme al Evangelio que la separaciéon de los
bienes, la mejor ley, en este aspecto sera la que mejor se adapte a los caracteres de
la esposa y de los suegros. Y la abolicién de la esclavitud (de lo que, por otra parte y
por otras razones, soy partidario) no se deduce de la ley nueva: tiene conexion con
el Evangelio que el esclavo pueda concurrir a la misa, y que su matrimonio revista
seriedad, porque esto es atinente a la salvacion. Pero no asi, el hecho que se le deba
acordar la libertad de trabajo y de movimiento, el derecho a voto, o una situacion
materialmente menos miserable, porque no nos consta que el disfrute de la libreta
necesaria para votar o de un aparato de television procure la vida eterna. El
Evangelio no ha tratado semejantes temas y no otorga al jurista ninguna solucion.

ITI—-LA LEY ANTIGUA

Sera entonces mejor dirigir nuestra atencién hacia lo que permanece aun en
vigor del Antiguo Testamento en el mundo cristiano. La “ley antigua”, dice Santo
Tomas, tenia directamente como objetivo el bien terrestre y temporal (ordinabat ad
bonum sensibile et terrenum). Del mismo modo, estaba constituida por un buen
namero de reglas escritas, coactivas, concernientes a los actos exteriores de la
conducta humana (qu. 91 art. 5). Santo Tomdas clasifica estos preceptos en tres
grupos: estaban los preceptos morales (“moralia”), los preceptos ceremoniales
(“ceremonialia”), y por ultimo, los preceptos juridicos propiamente dichos
“judiciarlia”) (qu. 99 art. 2, 3 y 4).

De estos tres grupos, y teniendo en cuenta nuestro objeto, podemos eliminar dos:
los preceptos ceremoniales, en principio porque conciernen al culto y no a las
relaciones sociales, y también porque a los ojos de la doctrina cristiana, no
habiendo tenido en el mundo judio mas que una funcién “figurativa” y preparatoria,
a dejaron de estar en vigor con el advenimiento de Cristo (qu. 105 art. 2). Pero lo

58

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



mismo puede decirse de los “judicialia”, esos preceptos cuya carencia notamos en la
ley nueva, pero que existen profusamente en el Exodo, el Deuteronomio, Numeros y
el Levitico, completados por algunos pasajes de los Libros Histéricos, Proféticos o
Sapienciales. Tendran sin lugar a dudas, un lugar muy destacado en Ilos
razonamientos de Santo Tomads, en la medida en que nos ofrecen el ejemplo de una
legislacion modelo, perfectamente adaptada, antafio, al pueblo al que estaba
dirigida. Puesto que venia de Dios, era parte de la Revelacién divina. Y sin embargo,
la doctrina tomista es de una nitidez absoluta: como los preceptos ceremoniales, los
“judicialia” han perdido su fuerza obligatoria. “Non judicialia praecepta adhuc
obligationem habent. Sunt evacuata per adventum Christi” (qu. 104 art. 3) (cf. qu.
104 art. 2). El talidn, la repudiacion de la esposa, la Poligamia, son inaceptables en
los tiempos cristianos: “oportet leges mutari (ibid)”. Las leyes cambian, un pueblo
transformado por el Cristianismo necesita otro ordenamiento.

Sélo quedan, entonces, los preceptos “morales”, contenidos sobre todo en el
Decalogo, ilustrados por abundante aplicacion particular presente en el Antiguo
Testamento, e incluso en el Evangelio. Ya que no podria ocurrir, segun Santo Tomas,
que el Evangelio haya abolido al menos el conjunto del Decdlogo ( Los justos, seguin
el Evangelio, sin necesidad de la ley, efectiian espontdneamente las obras de la ley,
permanecen sumisos a la ley antigua: Ia. Ilae. qu. 96 art. 5 resp.; qu. 107 art. 2, etc.
). Jesucristo lo confirma. reenvia al mismo, cuando por ejemplo interpreta segun
una de las tradiciones judias, la prohibicion del adulterio (Ia. Iiae. qu. 108 art. 3 ad.
3 “Praecepta moralia omnino in nova lege remanere debebant”).

Los preceptos del Decalogo, que son los “primeros elementos de la ley” moral
(qu. 100 art. 3 (utruum omnia praecepta moralia veteris legis reducantur ad decem
praecepta decalogi) ad. 3), van a ocupar un lugar de honor en la exposicion que
Santo Tomds hara de los “principios de la justicia”. (qu. 100 y sigs.; Ila ITae qu. 122
(de praeceptis justitiae), etc.). Segun la ensefianza de San Pablo, conservada en la
Iglesia Cristiana, hay identidad de contenido entre la ley natural y el Decalogo. El
Decéalogo constituye, en efecto, una fuente de conocimiento de la ley natural. ¢Es
legitimo de alli, que sea una fuente de derecho?

Es precisamente para fundar el contenido del derecho natural (tantas veces
alegado en la Summa de Santo Tomas y en las Enciclicas recientes) que cierta
doctrina contemporanea invoca sobre todo, la Escritura; los “principios” de ese
derecho, se nos dice, estarian extraidos del dogma cristiano. Contra esta manera de
ver las cosas, yo no tengo objeciones “a priori”: la ley natural participa de la razén
del Creador, particularmente de esta “ley eterna”, de la que los preceptos revelados
son otra irradiacién; podria ser que la escritura suministre al creyente alguna luz
sobre el orden social natural. Y sin embargo, aun una vez mas, la lectura del
Tratado de las Leyes nos da una respuesta negativa: no considero que para Santo
Tomas los “moralia” de la ley antigua posean esta fecundidad.

59

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Los “moralia” son de un innegable valor para dirigir la conducta humana, en
general (Qu. 99 art. 2 (homines efficiantur boni ... oportuit praecepta legis veteris
etiam de actibus virtutum dari), qu. 100 art. 1 (moralia sunt de illis quae secundum
se ad bonos mores pertinent ) .Tienen una utidad menor para la ciencia del derecho.
Y Santo Tomdas debe reconocer que poseen una doble insuficiencia frente a las
necesidades del arte juridico; en primer lugar la de ser demasiado vagos con
respecto al requerimiento de los juristas, en segundo lugar, no aportandoles nada
nuevo ni especifico, fuera de lo que ellos podian conocer también por otra via.

a) La regla “moral” se mueve dentro de una escala de valores muy diversa que la
regla “juridica” (“judicialia”, que dice el derecho). Los preceptos del Decdalogo (al
menos los de la segunda Tabla, que son los Unicos que se refieren al tema) son
esencialmente imprecisos; esto conviene a su funcién de reglas universales de
“moral”, indispensables, inmutables, validas en todo tiempo y en todo lugar (qu. 100
art. 8), pero no podrian de ninguna manera ser suficientes frente a las necesidades
del derecho. No nos basta oir: “No robaras”: el jurista pretende saber dénde situar
los limites de nuestros campos, los limites de lo tuyo y de lo mio. “Respeta a tu
padre y a tu madre” no nos exterioriza el contenido de la patria potestad, ni la
mayoria de edad; “no mataras” no nos dice las condiciones de la guerra justa (cf.
qu. 100 art. 8 ad. 3).

Una vez mas Santo Tomas sabe; la diferencia de muchos “cristianos sociales”. lo
que es el derecho, definicién de las relaciones sociales, reparto de bienes entre las
personas.

Para que exista una regla de derecho (“judicialia”), es necesario algo mas que la
indicacién vaga que el precepto “moral” nos ofrece. En el orden natural ese otro
elemento que Santo Tomas llama una “determinacién”, elemento, ya no inmutable
sino mutable segun las circunstancias. Y esta determinacién vanamente la
buscaremos, vanamente pretenderemos “deducirla” de “principios” morales;
procede de una fuente auténoma.

De aqui se desprende esta primera conclusion: que una doctrina juridica (de la
propiedad, del intercambio, del derecho a trabajar, de la naturaleza de la empresa
etc.) en cuanto que merece ese nombre, descarta otros medios que los “naturales”
del espiritu humano ( Principalmente la razdn, no la razén “a priori”, concebida a la
manera de Kant, sino operando sobre la experiencia, sobre la observacion.
Subsidiariamente, la decisidn arbitraria del legislador. En la qu. 95 art. 2 el término
de determinacion designa, en un sentido mas restringido, solamente esa decision
creativa de “derecho positivo”. En los textos aqui comentados el término se aplica
también y principalmente a las “conclusiones” de la razon, o de la “prudencia”.). El
hombre llega a ella por la razén y la observaciéon de la naturaleza, “per sua
naturalia”. ¢Para qué sirven los preceptos morales? Sin duda, para trazar limites,
sumamente amplios, al trabajo del jurista; tendria la virtualidad para hacer
condenar un régimen en el que no tuviera cabida alguna la propiedad privada, la

60

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



patria potestad; pero no podria inferirse de ella ninguna doctrina “positiva”,
propiamente hablando, ningtn principio de “derecho”. Entre paréntesis, las grandes
enciclicas sociales del papado se nos revelan, precisamente, cuidadosas en respetar
esos limites. La enciclica “Quadragesimo Anno” define, segun este espiritu, la tarea
de la Iglesia. Pio XI reivindica alli el derecho de alta vigilancia, sobre la actividad de
los juristas en nombre de la “moral”; pero no deja de reconocer que este orden
posee su autonomia; la Iglesia respeta la obra auténoma de los “técnicos”, a los
cuales ella no estd en condiciones de sustituir y mas aun, de los filésofos y juristas
que definen los “principios propios” de sus ciencias ( Enciclica Quadragesmo Anno
(B. Presse), p. 16 y ss. “Ciertamente, no en el ambito técnico, respecto de los cuales
esta desprovista de medios apropiados y de competencia ... Es con miras a la eterna
felicidad, y no a una prosperidad pasajera solamente, que la Iglesia ha recibido la
misién de conducir a la humanidad”; e incluso, ella no se reconoce, en modo alguno,
el derecho de inmiscuirse sin razon en la conduccién de cuestiones temporales ... La
ciencia econdmica y la disciplina de las costumbres, detentan, cada una en su
esfera, principios propios”... No discuto, sin embargo, que estas enciclicas sean a
veces, menos respetuosas de las competencias profanas, que Santo Tomads, a mi
entender.). Es posible notar que Pio XI, al igual que Leo6n XIII o Pio XII, procede mas
por “condenaciones” que por afirmaciones positivas. La Iglesia ‘separa” ciertas
doctrinas de la organizacion temporal, por ser contrarias a las prescripciones muy
generales de la moral, en el sentido como lo entiende Santo Tomas mas: por
ejemplo, el liberalismo extremo o el comunismo. Pero no es funcion de la Iglesia la
de indicar, en nombre de la Escritura, un régimen juridico cualquiera: ella no posee
esa llave.

b) Pero es necesario ir mucho mas lejos: hasta esos principios “morales”
generales y vagos, a los cuales estd suspendido el derecho. Santo Tomas va a
invitarnos a extraerlos preferentemente, una vez mas, de las fuentes comunes del
conocimiento “natural”.

Es que estos principios no nos aportan nada que el jurista no sepa vya,
paralelamente, a través de su razén. Afirmaciéon cuya audacia puede sorprendernos,
pero que Santo Tomas sostiene en numerosas oportunidades y sin la menor
ambigliedad: el contenido del Decalogo (en particular, la segunda Tabla, que es la
que aqui nos interesa) es el de la ley natural (qu. 100 art. 1 Utrum omnia praecepta
moralia partineaut ad legem naturae, art. 2 resp. (“Ex ipso dictamine naturalis
rationis efficaciam habent, etiam si nunquam in lege statuuntur”) e incluso en la ley
natural, esos principios son generales, universales, comunes a todos (“communia”)
(qu. 99 art 4,), que la razén ya posee espontdneamente y sin esfuerzo (“modica
consideratione”). Cualquiera, incluso el pueblo, tiene facilmente conocimiento de
ellos (rationem statim quilibet, etiam popularis, potest de facili etiam videre) (qu.
100 art. 11; qu. 108 art. 3 ad. 3. Ila Ilae qu. 56 art. 1, cadunt in existimationem
omnium, cuasi ad naturalem rationem pertinentia, qu. 122 art. 1 resp.).

61

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



En estos puntos, la Revelacion no nos ha permitido descubrir nada mas que lo
que el pensamiento pagano ya habia aprehendido, a través de sus propios medios.
Los primeros versiculos del Génesis, sobre el orden natural del mundo, no hacen
mas que confirmar lo que Platén y Aristételes ya habian enunciado. Si Dios declara
dar al hombre el poder de dominar los animales, las plantas, la materia, ¢los
Estoicos habian acaso ensefiado otra cosa? E incluso, antes que estos filésofos, que
salvaje o que campesino habria dejado de percibirlo? El homicidio, el robo, el
adulterio, tal como en el Sinai, fueron condenados por todos los pueblos, por los
chinos, los zultes, los esquimales. Todo precepto particular de la Antigua Ley
coincide, recubre el derecho romano. jCon cuanta insistencia Santo Tomas se aboca
a la tarea de demostrar la “conveniencia” de todos los preceptos morales del
Antiguo Testamento, frente al juicio de nuestra razén! (Utrum convenienter
distinguantur, enumerentur, ordinentur, tradentur praecepta decalogi) ( Ia. ITae qu.
100 art. 4, 5, 6, 7 y para los praecepta judicialia qu. 105 art. 1, 2, 3, 4, qu. 98 ;Sicut
enim doctrina ostenditur esse vera ex hoc quod consonat rationi; ita etiam lex aliqua
ostenditur esse bona, ex hoc quod consonati rationi rectae. lex autem vetus rationi
consonabat, etc.). De ninguno de ellos se ha escandalizado, en cuanto se asemeja a
una tentativa de justificar el texto divino segun el criterio de la razén humana. ¢Pero
como podria poner en duda un adepto de la fe cristiana, que en el ambito accesible
al conocimiento natural la Revelacion concuerda con la razén?

Santo Tomds no considera en modo alguno que el Decdlogo sea inutil. Era
conveniente que fuera promulgado, al menos para las necesidades practicas de la
vida “moral”: ya que en nuestra vida cotidiana a menudo el pecado “oscurece” la
inteligencia de lo wvulgar; el egoismo, la concupiscencia, cuando se vuelven
habituales (Qu. 98 art. 6 ad primum (de este modo es posible comprender que el
Decéalogo no haya existido hasta el tiempo de Moisés, sin que esto significara un
perjuicio), velan en nosotros todo aquello que una razon libre no hubiera podido
dejar de reconocer; entonces, el auxilio de la ley divina, se nos vuelve propicio. En
cuanto al jurista, su calidad de hombre relativamente culto pero sobre todo, su
situacién de arbitro imparcial, lo resguarda normalmente de estos errores; y sin
embargo, ¢no vemos nosotros acaso que el legislador o el juez tengan la inteligencia
cegada por un interés de clase, o por alguna pasiéon baja? Para él también, el
remedio puede ser saludable. Pero sélo se trata de un remedio (Ia Ilae qu. 98 art. 6
resp. (in remedium) qu. 94 art. 6, qu. 100 art. 4 y ss. y art. 11). Los preceptos
morales purifican, fortifican, confirman los principios de la razén; no tienen ninguin
contenido propio. El derecho natural estd construido sobre los principios de la
razon, principios comunes al cristiano y al infiel, abiertos a todos, existentes en todo
espiritu recto, indiscutibles, a los cuales la Escritura no hace otra cosa que aportar
una confirmacion.

Si se acepta este analisis, es necesario concluir que “no hay doctrina social
propia del cristianismo”. Veo los afiches en las paredes de las facultades de derecho
catolicas, cursos de doctrina social cristiana; ¢por qué cristiana? ¢Poseeria el
cristiano un derecho distinto que el de los infieles? Nada de eso. No existe un

62

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



contenido de derecho, no existe una fuente de derecho que sea especificamente
cristiana. La practica de la Sagrada Escritura puede reconfortar al jurista,
estimularlo, proteger en él el ejercicio de la recta razon. El cristianismo sirve de
fermento, confirma y socorre a la naturaleza, pero nada quita a la naturaleza. Es
necesario que el jurista cristiano trabaje con el mismo método, y a partir de las
mismas premisas que el incrédulo, y que funde sus soluciones sobre el mismo tipo
de argumentos.

IV.—LAS FUENTES PROFANAS DEL DERECHO: EJEMPLO, LA PROPIEDAD

La afirmaciéon fundamental de la teologia tomista es la posibilidad esencial de la
razén profana (a pesar de su incapacidad para llegar a conocer las cosas referentes
a la salvaciéon) de conocer, por la observacién de las cosas, el orden temporal ( Ia.
ITae. qu. 5 art. 5 res dicendum quod beatitudo imperfecta, quae in hac vita Haberi
potest, potest hab homine acquiri per sua naturalia”, qu. 108 art. 2 resp., qu. 94 y
ss., etc.). La doctrina social tomista estd practicamente elaborada a partir de la “ley
natural”, comun incluso, por definicién, al cristiano y al infiel (Ia ITae qu. 94), de la
cual la ley humana es la expresion o la prolongacién (Ia Ilae qu. 95 a 98). Ya se trate
del matrimonio, de Ios contratos, de la propiedad, del derecho publico, del derecho
penal, en todo esto, predominan las fuentes seculares, lo que proviene de la
Revelacion, la ley “nueva”, la ley “antigua”, solo desempeina un papel auxiliar, de
sostén. Y podriamos demostrarlo a través del conjunto del tratado, consagrado a 1
derecho, de la Ila Ilae.

Confieso no haberme dejado llevar por el juego, que tanto esta de moda, de la
estadistica; mecanicamente establecida, una estadistica en este tema, no tendria
ningin sentido. La mayor parte de los textos alegados, poseen una “etiqueta”
religiosa: es que la cultura en la Edad Media sélo circulaba a través de los clérigos,
era transmitida por los libros de los clérigos. Pero, tal texto de San Isidoro tiene
como contenido, el derecho romano, tal otro de San Agustin reproduce el
pensamiento de Platéon. Lo importante es que las soluciones proceden de un
“razonamiento profano”, y no del dogma revelado.

Tomemos nuevamente el ejemplo de la usura (Ila. I[Tae. qu. 78 art. 1): si algunos
textos de la Biblia son citados a titulo de ejemplo, sin que su solucidon sea seguida,
toda la respuesta de Santo Tomdas se funda sobre un razonamiento de tipo
aristotélico y de caracter profano (“el dinero no es cosa de poca importancia”).

Al menos, esto se verifica cada vez que Santo Tomas se ubica en el ambito del
“derecho”. Lo que confunde a los intérpretes es que Santo Tomdas ha tratado, al
menos. tantas veces del derecho, como de la moral no juridica. Pero estos dos

63

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



planos estdn precisamente “diferenciados”. Tomemos la cuestion 66, articulo 2,
sobre la “propiedad” de las cosas. Es muy cierto que Santo Tomas cita en este lugar
la Escritura y la patristica, pero justamente, con el fin de evitar la aplicacién que de
ellas, algunos de sus contemporaneos (e incluso, tal vez Graciano mismo) habian
estado tentados de realizar, con respecto al derecho. En efecto, la respuesta
descansa, por completo, en esta distinciéon: Santo Tomas establece en principio,
sobre la base de fuentes profanas (Aristételes), la legitimidad del “derecho” del
propietario: poder de disponer de la cosa, segun su libre voluntad (“committitur
arbitrio unius cujusque dispensatio propriarum rerum”, art. 7). Pero algo distinto es
el deber que la moral cristiana le impone de utilizar esos bienes generosamente,
“caritativamente”. He aqui el aporte de las fuentes religiosas: es asignandole un
sentido puramente “moral” que Santo Tomas, como un buen intérprete, recurre a la
autoridad de San Basilio, San Ambrosio, por cierto versadas en este debate. Ya que
el deber de limosna exalta. normalmente, la caridad y no la justicia (IIa. IIae. qu.
32). “Es un deber entregar lo superfluo a los pobres (Lc. XI, 41). Es un deber, no de
justicia, sino de caridad cristiana: un deber del que, por ende, no puede perseguirse
el cumplimiento por las vias de la justicia humana” (Enciclica Rerum Novarum). Es
tan sélo excepcionalmente qu la idea del comunismo natural, basado, ademas en la
tradicion estoica y del derecho romano, produce ciertos efectos de derecho (qu. 56,
art. 7).

En el mundo feudal, habituado al colectivismo, Santo Tomas, a mi entender,
parece favorecer el renacimiento de un derecho muy firme de propiedad, poder de
disponer de !a cosa de la manera mas absoluta, aunque sin duda, de modo diferente
a través de sus fundamentos filoséficos, de su extension, de sus efectos, de la
propiedad moderna No sé si aun en el mundo actual esta tendencia es Ia mas
oportuna. Pero es verdaderamente escandaloso que la mayoria de los comentarios
de la Summa Teoldgica, finjan extraer de ella, una teoria del abuso del derecho del
propietario, una obligacién de usar sus bienes caritativamente. Esto significa
mezclar indebidamente el Evangelio y la ciencia del derecho.

V. - CONCLUSION

Santo Tomas ha elaborado una doctrina social porque la Iglesia medieval, frente
a la carencia de laicos, debia encargarse por si misma, de las tareas profanas. Y no
creo que esta situacién sea privativa de la Edad Media: existiria ciertamente
hipocresia en confinar la vida cristiana detrds de los pérticos de las iglesias.
Incluso, la jerarquia misma no puede abstraerse siempre de las responsabilidades

64

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



civicas. En todos los tiempos y en el nuestro también, la caridad llevard a los
clérigos a ocuparse del derecho, asi como conduce a los misioneros a hacerse
médicos, arquitectos o maestros de escuela. Pero cuando los misioneros de Africa
curan la peste o la fiebre amarilla, no lo hacen con su breviario, y sus afos de
seminario no los proveen de cierta informacion médica, en absoluto. Lo mismo
ocurre con la “doctrina social” y la economia politica: hay que imitar a Santo Tomas,
quien, modestamente, ha tratado las cuestiones de su época con los medios de los
laicos. Existen grandes diferencias entre la actitud de Santo Tomas y la de nuestros
“cristianos sociales”.

Esta aclaracion no significa que la doctrina de Santo Tomas no sea cristiana. Es
precisamente lo contrario. Cristiana, ella lo es de un extremo al otro, constante y
profundamente. Y por lo menos, por cuatro argumentos:

19) Porque Santo Tomas cita sus fuentes; y este procedimiento es honesto; y la
moral cristiana no permanece indiferente frente a la honestidad. Y porque sus
fuentes son paganas, y Santo Tomds en modo alguno, se avergiienza de ello. En
tanto que el objeto de estudio permanece siendo el orden temporal, en la Summa
Teoldgica, un texto de Ulpiano estd rodeado del mismo respeto que una Decretal, y
Cicerén puede eventualmente ser preferido a Agustin, al menos segun una rapida
interpretacién de San Agustin Asi es como lo ordena la “justicia”. Santo Tomas tiene
como primer objetivo, dar a cada uno lo que es debido a la fe y a la razén, a las
autoridades religiosas y a las autoridades profanas la misma confiada devocion.
Dios ha querido, como ya lo escribia Gelasio a fin de que cada uno permanezca en
una justa humildad que las autoridades temporales tengan necesidad de los clérigos
para la salvacién, pero que los clérigos. a su vez, tengan en cuenta las competencias
seculares en las cuestiones temporales.

22) Porque Santo Tomds juega, sin engarnos, el juego de la razén. Con confianza
en el orden racional de la creacion, y la capacidad del hombre, creado a imagen de
Dios, de aprehender esta racionalidad, con una devocién por el estudio, que la fe
cristiana ha llevado a su paroxismo. Pero también con prudencia, seriedad,
“probidad”. No se deja agobiar, como aquellos que han tomado partido,
apasionadamente, en lo axiomatico; sino que, lealmente, confronta toda las
opiniones; Santo Tomdas escucha al adversario; no desprecia ninguna ocasion para
reformar su propia doctrina; no posee la verdad. Después de todo, la moral cristiana
indica al sabio, en primer término, en su esfera propia, buscar la verdad, como lo
hacen los otros hombres. Y no es en modo alguno un requerimiento facultativo, de
segundo orden, sino reforzado seguin Santo Tomds por la teologia cristiana a la cual
la fe cristiana no impone ninguna restriccion.

32) Por ende, Santo Tomdas no ignora que su doctrina social, siendo obra de la
razén humana, es provisoria y “discutible”. Cudnto se opone, en este sentido, el
texto dialéctico de la Summa, a los pedantes sistemas dogmaticos, que de ella han
elaborado algunos discipulos. Nada de deducciones autoritarias a partir de textos

65

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



sagrados. No existe pensamiento mas abierto; Santo Tomds discute, interroga antes
de concluir y, no veo yo que sus conclusiones (en materia social) se pretendan
seguras y definitivas. Ademas, las lecciones aprendidas (sirviendo la fe, sélo como
un control) de Aristoteles, de Ciceron y del razonamiento, no podrian decirse
infalibles. Cuando trata la prohibicion de la usura, estd basada en el andlisis de la
naturaleza del dinero; basta un nuevo analisis y nuevas observaciones acerca del
uso de la moneda, para poner aun el tema en tela de juicio. Santo Tomas se conoce
susceptible de falibilidad. Gran virtud intelectual, pero, al mismo tiempo virtud
cristiana, viva aplicaciéon del dogma del pecado original.

49) Y para terminar, Santo Tomas sabe mejor que nadie que es vano encerrar el
derecho en férmulas herméticas. Con respecto a la doctrina tomista del derecho
natural, corren actualmente monstruosos contrasentidos; a pesar de las frecuentes
llamadas de atencién por parte de aquellos que lo leen en el texto, la opinién vulgar
atribuye, obstinadamente, a Santo Tomas, todo lo contrario de su pensamiento. Pero
que Santo Tomdas haya adoptado la idea aristotélica del “derecho” natural no
significa que haya creido posible edificar un sistema de “reglas inmutables”, como
lo seria una “doctrina social” pretendidamente “cristiana”; Santo Tomas repite
constantemente que el derecho es mutable (No acabaria nunca la tarea de contar
las citas de Santo Tomdas sobre la movilidad del derecho. Solamente Dios es
inmutable; consultemos especialmente en este punto, el tratado del a ley humana
(Ia ITae. qu. 95 a 97), recordando que la ley humana es la expresion del derecho
natural—e incluso los tratados de la ley y del derecho natural. Ia. Ilae. qu. 7 art. 1,
ITa. ITae. qu. 57 art. 2, Ia. Ilae. qu. 95 art. 3 ad 3, art. 4 qu. 100 art 8, I qu. 104 art.
3 ad I y 2, ITa. Ilae. qu. 63 art. 2, etc. Asimismo. en la aplicacion, se notara la
flexibilidad en las soluciones del derecho tomista, incluso en materia de matrimonio.
A pesar de que se trate de una cuestién “mixta”, donde el Evangelio da una regla fi
ja. Ej. Supl. qu. 66 art. 2 (la poligamia)); y que ninguna regla juridica es estable ni
del todo justa, ni perfectamente adaptada al objeto que pretende regular ( Si el
Primer principio abstracto de la razon practica (bonum faciendum malum vitandum
est) es universal, desde el momento en que se arriba a las “conclusiones”, provistas
de un contenido juridico los preceptos dejan de ser inmutables y universales (Ia.
ITae. art. 2, 4 y 5). Porque “la naturaleza humana es mutable”, es menester que el
derecho también lo sea (IIa. Ilae. qu. 57 art. 2 ad 1) puesto que “la medida debe ser
homogénea con respecto al objeto medido” (Ia. ITae. qu. 96 art. 2). Ver ademas los
numerosos parrafos sobre la prudencia (Ila. ITae. qu. 47 y ss.), Ia equidad (IIa. Ilae.
qu. 120, Ia. Tlae. qu. 96 art. 6, etc.), la limosna, la misericordia, etc.).

Otras busquedas nos conducian recientemente a la siguiente conclusion (“Una
definicién del derecho”, archivos de filosofia del derecho, 1959, p. 47 y ss.), que la
clave del derecho natural de Aristdteles y de Santo Tomas, residia en una acepcion.
hoy ya perdida, de la palabra derecho; y que actualmente, la primera tarea de la
filosofia del derecho nos parecia ser la de combatir la reduccion positivista del
derecho a formulas fijas, la peligrosa asimilacion del derecho a “reglas”, la falsa
creencia kelseniana que el derecho “existe”; el derecho (lo justo) es una busqueda,

66

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



el derecho es siempre un problema que se presenta de manera nueva, en ocasion de
cada sentencia, o e cada promulgacion de ley. Porque el derecho es obra “humana”,
profana, imperfecta, histdrica, cerrarse en algun texto.

¢En definitiva, no es esta la gran leccién del cristianismo con respecto a la
filosofia del derecho? Si la Revelacion cristiana no nos suministra ninguna féormula,
ningan principio juridico, ella nos ensefna la insuficiencia de todos los enunciados
del derecho, la imperfeccion de todo sistema de organizacién temporal, la debilidad,
la corrupcién de todo lo que es del “mundo”; nos invita a desconfiar de la aplicacion
estricta de las leyes, a moderarlas en virtud de la gracia, la “caridad”, el perdon, la
misericordia; y sin escrupulo, a “cambiarlas” (Ia Ilae qu. 97 De mutatione legum).
Todos nuestros edificios juridicos, incluso aquellos que eventualmente pudieran
tener por autores a cristianos sociales, dejan al cristiano insatisfecho.

He aqui lo que, a mi entender, me ensena la Summa: que los partidarios actuales

del clericalismo juridico, estarian equivocados al invocar el patronato de Santo
Tomas.

APENDICE II
PRECEDENTES DE LA ANTIGUEDAD GRIEGA®

I.—LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO GRIEGA

La mayor parte de los tebélogos del cristianismo no tuvieron ninguna dificultad
para inspirarse en las fuentes profanas; por ello es conveniente resumir de entrada

°En el curso dictado por el prof. M. Villey hay unas paginas Introductorias en las que
se dan ideas generales sobre el sentido de la historia de la filosofia del derecho
y planteos preliminares adecuados al sentido general del curso dictado ese afio.
Como realmente es una introduccion soélo valida para quienes fueron sus alumnos en
ese curso, me ha parecido innecesario agregarla a esta traduccion. (N. del T.)

Extraido de: “La formation de la pensée juridique moderne”, citado.

Traduccion: C. R. S.

67

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



el legado de la filosofia del derecho antiguo y en espeeial las obras -que aun son
clasicas en este ambito- de Platon y Aristételes.

La filosofia del derecho griego es, en efecto, la primera a considerar: ella ha
tenido un desarrollo y una profundidad extraordinarios.

Esto puede explicarse, en parte, por las condiciones de la vida politica y social
ateniense. Atenas es, en los siglos Vy IV A.C. (si se exceptuan algunos periodos de
regimenes aristocraticos) una democracia directa. Cada ciudadano toma parte,
ampliamente, en la vida publica: en el Agora o en el Consejo puede ser designado
para las magistraturas. A menudo le llega la ocasion de tomar parte en la vida
judicial: el tribunal mas importante era el de los Heliastas: 6.000 jurados reclutados
cada ano por sorteo. Ante este Tribunal se radicaban los procesos de derecho
privado, de derecho publico y, como diriamos hoy, de derecho constitucional (graphé
para nomon).

También las discusiones sobre el derecho y la politica eran asuntos de todos, es
decir del pueblo, guiados por los oradores Demodstenes, Isocrates, Lysias, trataban
sobre toda clase de procesos, sin demasiados tecnicismos a fin de hacerlos
accesibles a un auditorio popular; de cualquier manera daban la ténica al debate y
por ello hay esparcida en su obra una filosofia del derecho.

Del mismo modo, el tema es tratado en los grandes tragicos: Esquilo, Sofocles,
Euripides. También en los historiadores: Tucidides o Jenofonte.

En cuanto a los filosofos, ellos se han mezclado estrechamente con esta vida
civica: los mas antiguos fildsofos griegos no son sabios retirados a la vida privada.
Pitagoras, Protagoras, Platon han hecho obra de legisladores. La filosofia griega del
derecho es de una riqueza prodigiosa; en el clima de libertad que ofrece la vida
publica ateniense, las tendencias mas diversas podian florecer: se encuentran entre
los filésofos griegos partidarios y enemigos de la democracia, nacionalistas
atenienses y partidarios de la union de Grecia e incluso del cosmopolitismo.

Es en Grecia donde encontramos los gérmenes de la teoria del derecho natural;
pero también encontramos de no menor manera, los gérmenes del positivismo
juridico, del relativismo e incluso del sociologismo.

A decir verdad, es por sacrificar ante las modas de hoy que ensayamos explicar
esta magnifica eclosién del pensamiento griego, recurriendo a las condiciones de la
vida social; seria mas justo explicar la democracia ateniense por el nivel del
pensamiento. La eclosién de la filosofia griega es, como se ha dicho, un milagro. Los
cristianos no han dudado en ver (opinién frecuente entre los padres y en la Edad
Media) un fenémeno providencial.

68

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Durante el siglo IV A.C. una rama de la filosofia comienza a desinteresarse de la
vida civica. Las nuevas condiciones de ésta, luego, de las conquistas de Alejandro,
no son demasiado favorables para las libres discusiones sobre la politica.

Epicureos, cinicos y estoicos se ocuparon sobre todo de la moral individual y
accesoriamente de la logica y de la fisica. Si Zenon escribié una obra titulada
Politica es porque era un titulo tradicional; el contenido parece haber sido
cosmopolitico y moral. La politica estoica pareceria haber revestido soélo una
importancia secundaria y un valor filoséfico menor. Es cierto que toda concepcion
general del mundo implica una concepcién el derecho, pero ella es mds o menos
impropia segun que sea mas o menos fundada sobre la observacién directa del
derecho y de la vida politica.

Las dos grandes obras, las mas ricas en experiencia de la vida social, las mas
clasicas y que han ejercido de hecho la influencia mas directa sobre el mundo del
derecho (y principalmente entre los tedlogos cristianos) son las de Platén y
Aristoteles. Pero es necesario ante todo reubicarlos en su medio cultural.

Sumariamente se puede dividir la historia de la filosofia del derecho en Grecia
hasta Platon, en tres periodos: los origenes, la crisis escéptica del siglo V, la
reaccion de Sécrates (Bibliografia sobre la historia de la filosofia del derecho
griego. Verdross-Drossberg: Grundlinien der antiken Rechts und Staatsphilosophie,
1948; E. Wolf: Griechsche Rechtsedenken, 1950 y sig.; Villey: Lecons, pag. 24).

12) Periodo arcaico

De Francisci (en sus Arcana Romani Imperii) ha propuesto caracterizar la
politica griega mediante la palabra nomocracia.

Es menester destacar en el pueblo griego, el culto del nomos, desde una época
muy antigua. Nomos: esta palabra mdas que como ley escrita debe traducirse por
costumbre propia de una ciudad, orden social, derecho. Sobre todo, el griego se
opone a los barbaros por su culto consciente del nomos y de la justicia (asi Ulises en
la Odisea).

El sentido de la justicia se expresa ante todo, bajo una forma teoldgica,
mitolégica. Asi en Hesiodo—Historias de Themis, de Dike, Eunomia, Irene—Némesis
y las Erinias. (cf. Hyrzel: Themis, Dike Und Verwandte, 1907).

(Platén todavia mantendra en parte este lenguaje mitico, adecuado para expresar
el caracter trascendente del derecho.).

Los filésofos fisicos de la Grecia antigua laicizaron la nocién de justicia
elaborando la nocién de orden natural: este es el mismo tipo de orden objetivo que

69

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



su filosofia descubre en el mundo de los astronomos, en el cuerpo estudiado por los
meédicos y en el grupo social de la ciudad (en el lenguaje de Augusto Comte se
podria hablar de la teoria metafisica de la justicia). Es hasta esta antigua filosofia
griega que debemos volver para buscar los gérmenes de la idea de derecho natural
(cf. Jaeger: Elogio de la ley en Lettres D’Humanité, VIII, 1949).

22) Crisis del siglo V

Atenas sufre, a partir del siglo VI A.C., grandes modificaciones sociales
econdmicas y politicas. Nuevas clases comerciales llegan al poder. Las leyes
cambian, las reformas constitucionales serdan propuestas por Solén y Clistenes. A la
Constitucion de Atenas se opondran las constituciones de los imperios y ciudades
vecinas. Estado de crisis, propicio para el auge de la filosofia del derecho.

A la costumbre tradicional—el nomos de Atenas a su derecho—ahora debido a la
crisis, se opone la justicia (dike) o bien la naturaleza y su orden (fisis).

DOS EJEMPLOS DE ESTAS DISOCIACIONES:

a) El texto de Antigona de Sdéfocles (Ed. Budé, pag. 19).

Este texto es tradicionalmente citado como uno de los primeros testimonios en
favor del derecho natural. En verdad, el famoso discurso de Antigona no concierne
precisamente al derecho, sino al rito religioso funerario. Por otra parte, Antigona no
apela, contra el decreto de Creonte, al orden natural (fisis) sino expresamente a
Dike y a Zeus, a las leyes religiosas, que son aqui unas leyes no escritas (agrafoi
nomoi) que cada uno lleva en su conciencia.

Pese a que la interpretacién comun es errada y que existe ya, en este sentido,
una doctrina tradicional de la ley natural, parece impropio hablar aqui de derecho
natural.

b) Diversos sofistas, segun Platdn.

Mads interesante para nosotros es la reaccién de ciertos sofistas que parecen
haber recurrido, segun los didlogos de Platon, contra la ley de la ciudad, a la ley de
la naturaleza (fisis).

Ya el sofista Protagoras, apdstol de la justicia (mito de Epimeteo) tiene de ella
una concepcién totalmente subjetiva; la justicia es—segun este mito famoso—un
sentimiento inscripto en el corazon de cada uno; y Protagoras se encargara de
extraer de alli una serie de consecuencias democraticas.

70

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



En el Georgias, Platon hace intervenir numerosos sofistas o politicos corrompidos
por la sofistica (Polus Callides) que denuncian el caracter convencional de la justicia
y le oponen la ley de la naturaleza que sefiala el triunfo del méas fuerte, de los
audaces que no se ven enervados de ningin modo para modificar las tablas de la
moral tradicional. (Ed. Charpentier, pags. 227 a 230.).

En la Republica, tesis analogas son sostenidas por el sofista Trasimaco; los dos
amigos de Platon, Glaucén y Adimanto, representan aqui a una juventud
apasionada, bien intencionada, pero tocada por el nihilismo de los circulos
intelectuales de Atenas. En el discurso de Trasimaco (338c y sigs. Ed. Budé, pag.
17) se leerd una buena descripcion de la tendencia mds positivista de lo que fue
luego llamado las “fuerzas creativas derecho” y en las palabras de Glaucén (358 e y
sigs., padg. 43) sobre el origen convencional de las ideas dominantes sobre el
derecho. Aqui pueden encontrarse gérmenes de las tesis del contrato social.

I.a misma posicion negativa del orden social tradicional, con una apelacién a la
naturaleza, se extrae de diversos textos de la misma época: en Tucidides, en el
famoso discurso a los Melenses (Historia del Peloponeso V. 85) donde los atenienses
justificaban una agresién contraria al derecho invocando la ley natural.

De este modo, la reflexién critica ha conducido a los circulos intelectuales, desde
el siglo 'V, a perder su fe en e nomos, el derecho de Atenas.

3°) La reaccion de Socrates

Se conoce la ensefanza de Sdécrates a través de los escritos de Platon y de
Jenofonte; su misma vida es un testimonio.

Sécrates disiente, como los sofistas, y atin mas que los sofistas; su doctrina es
profundamente razonada; la obediencia religiosa por la costumbre ancestral va a
ser sustituida, luego de la crisis sofistica, por una filosofia del derecho.

En los Memorables (IV, 4 y sigs.) Jenofonte hace defender la justicia y las leyes
por medio de Sdcrates contra los sofistas; Sdcrates tiende a referirse aqui mas que
a las leyes positivas escritas, a las leyes “no escritas que por ejemplo prohiben el
incesto.

En el Gorgias y en la Republica, Socrates rebate las ideas destructoras de sus
adversarios sofistas sobre el caracter arbitrario y convencional de las creencias
sobre la justicia.

71

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Sobre todo, la misma vida de Sdcrates, tal como Platén nos la relata y que en
otros autores se ve confirmada en sus grandes lineas y acontecimientos, es un
testimonio de su reaccion. Socrates es un buen ciudadano, aunque discutidor,
respetuoso del orden publico, buen soldado y juez integro. En la Apologia se gloria
de haber sido el ciudadano mas 1util al bien publico, merecedor de ser nutrido en el
Pritaneo por los dineros del Estado. Pero Socrates se ve acusado y condenado a
beber la cicuta (verificandose asi la profecia de Glaucoén en la Republica. “El justo
sera crucificado”; “empalado”, segun otras versiones).

En el Critén, Socrates rehusa evadirse de su prisién, poniendo en practica su
doctrina de respeto a las instituciones (Critén 11, 12 y sigs. Leer la Prosopopeya de
las leyes).

Pero Sdécrates, dialéctico fundamentalmente, no ha dejado un cuerpo de doctrina
su ensefnanza es, de algun modo, ambigua. Algunos e sus discipulos (Alcibiades)
parecen seguir las lecciones de Calicles, mas que la leccion del Criton.

De entre las sectas filosdficas surgidas de la escuela socratica, muchas se
dirigieron, de hecho, hacia un apoliticismo, puede ser que disgustados por el
fracaso temporal del maestro. Ellas se volcaron hacia la moral puramente privada
(Aristipo, Antistenes) o al escepticismo (megaricos) donde se podia cultivar también
el gnothi seauton.

Sécrates, por lo tanto, parece haber protagonizado una reaccion en favor del
derecho y por primera vez ha intentado fundar racionalmente (en respuesta a la
crisis escéptica de la sofistica) la autoridad de las normas de derecho: es decir en
favor de las leyes del estado o de una justicia superior si bien todavia se distingue
demasiado mal. Sin duda que los dos términos se confunden en esta vision profunda
de las cosas. Aunque extremadamente elogiada por el pensamiento contemporaneo,
esta doctrina estd solo esbozada; las relaciones de lo justo y la ley no son
claramente dilucidadas.

No tenemos una doctrina completa sobre la naturaleza, las fuentes, y el
contenido verdadero del derecho, sino en la obra de Platon y en Aristdteles, que sin
duda fueron los mas fieles continuadores de Sécrates.

72

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



FILOSOFIA DEL DERECHO DE PLATON

A- Preliminares.
a) EL HOMBRE

No vamos a repetir los principales acontecimientos de la vida de Platén (427-347
a.C.), ni que fue discipulo de Socrates y fundador de la Academia, ni hablaremos de
sus viajes a Sicilia. El fue el filésofo de las ideas.

Queremos solamente insistir (porque la palabra fildsofo evoca en nuestros dias
una actitud bien diferente) el predominio que tuvieron en Platon las preocupaciones
politicas: “Platon ha llegado efectivamente a la filosofia por la politica y para la
politica” (Diés).

En su famosa carta VII, hoy tenida por auténtica, Platon cuenta cémo, llamado a
colaborar con el gobierno de los 30 tiranos, dado que pertenecia a una familia
influyente se vio desilusionado por aquéllos y por los abusos de la oligarquia. Narra
también la desilusion sufrida con el régimen democratico que condendé a muerte a
Sécrates.

Se apercibe, entonces, que una acciéon politica directa es honestamente
imposible en la misma ciudad de Atenas (cf.: Rep. 1. IX, 592 a y b). Se debe pasar, a
su juicio, por la intermediacion de la educacion de los futuros ciudadanos de elite.
Ese es el proposito que tiene en mira al fundar la Academia.

No obstante, no abandona la posibilidad de jugar un papel politico en una colonia
mas abierta a una sana reforma; de alli sus viajes a Siracusa—que deberan todavia
decepcionarlo—y su amistad con Dion de Siracusa.

Su actividad literaria y filoséfica queda dirigida hacia la politica y el esplendor de
esta preocupacion estd contenido, sin duda, por los didlogos de la Republica, obra
de la madurez, y Las Leyes, la ultima obra de Platdon, el legado tultimo de su

pensamiento. Platon llegado a la filosofia para y por la politica. (Bibliografia: Dies:
Prefacio a la Republica de Platén (ed. Budé). Jaeger: Paideia, t. II).

b ) LA OBRA

73

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



La doctrina de Platén forma un todo.

No vamos a examinar aqui especialmente la formacion de su teoria de las ideas,
ni del amor (banquete) o de la inmortalidad del alma (Fedoén) o el origen del mundo
(Timeo) aunque todo ello tenga relacion con lo politico.

Nos interesa mas directamente el Protagoras, el Gorgias (del cual hemos dicho
algunas palabras a proposito de la teoria del derecho de los sofistas) y sobre todo
estas tres obras principales: la Republica, el Politico y Las Leyes.

1°) La Republica

La lectura de esta maravillosa obra se impone a todo estudiante, antes que
cualquier otra obra sobre Platén.

En el didlogo, se hace una conversacién sobre la Justicia y sobre el derecho (las
dos nociones como veremos son inseparables). De la justicia en el individuo (este es
el punto de partida del didlogo) y enseguida, leido en ‘letras mayusculas”, en el
Estado.

Platon describe alli la idea de la ciudad modelo; habla de sus principios
constitucionales (el filosofo-rey) de la organizacion de las clases, especialmente de
aquella de los guardianes (la que pone en comunidad los bienes, las mujeres y los
ninos) y sobre todo respecto del sistema de educacién y del tipo de hombre
correspondiente a este régimen ideal.

Pero Platon, ademas de imaginar lo ideal, es capaz de observar bien la realidad.
A continuacion de esta descripcion del Estado perfecto que no existe realmente,
viene la descripcion de los regimenes imperfectos y degradados (timocracia -
oligarquia - democracia - tirania), de las revoluciones que conducen fatalmente de
uno de estos regimenes a otro y los tipos de hombres que le corresponden.

El didlogo se cierra con el mito de Er el panfilio, es decir sobre la evocacién de la
idea de inmortalidad del alma, premio supremo de la justicia.

2°) Tenemos menos elementos para senalar en el Politico, obra que se
considera hoy como una de las ultimas que escribié Platon.

Es una conversacion supuesta entre el “extranjero” y “Sdcrates el joven”,
relativa a la esencia de la ciencia politica. Alli vemos analizadas, la funcion real, la
justicia y el papel de las leyes.

74

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



3°) Las leyes.
Es el testamento de Platon, su ultima obra, inacabada.

Sobre una ruta de Creta, en camino hacia un santuario religioso, marchan y
conversan tres viajeros: un ateniense, filosofo, que cumple el papel de maestro; un
espartano y un cretense. Este ultimo, precisamente, ha sido encargado de participar
en la fundacion de una colonia, a la cual dara sus leyes.

La discusién comienza con una disputa o dialogo sobre el sentido y los
fundamentos de la autoridad y los medios de descubrimiento de buenas leyes. Una
legislacion completa, queda imaginada a lo largo del camino.

Alli se detecta una serie de diferencias respecto al cuadro de la ciudad ideal
mostrado en la Republica; el comunismo aparece abandonado, como asi también la
utépica quimera de confiar el gobierno a los filésofos, exclusivamente.

Esta obra de madurez, posee una tonica mas realista.

Los historiadores del derecho antiguo encuentran alli un cimulo de informaciéon
precioso, para el conocimiento de las instituciones de la época.

No obstante, nosotros no debemos retener de todos estos didlogos, mas que
aquello que hace a los principios. ;Qué es para Platon la esencia del derecho?
¢Cudles son sus fuentes de descubrimiento? ;Qué principios generales determinan
su contenido?

B- La definicion del derecho

Se trata aqui del problema mds abstracto y mas dificil de conceptualizar dentro
de la filosofia del derecho. Es dificil comprender que existan concepciones
extremadamente diversas del derecho y que las divergencias relativas a la
definicién del derecho no lleguen a tener interés practico alguno.

No presumimos la existencia de una esencia del derecho, que la “ontologia
juridica” se esforzara en reconocer. Si, nos ocupamos por obtener una definicion
real de lo que sea el derecho, la empresa no resulta absurda como muchos piensan
hoy.

En todo caso, existen diferentes maneras de recortar las fronteras del arte

juridico en relacion a las otras artes o a las otras ciencias (por ejemplo: a la moral, a
la religién, a la economia politica, a las ciencias de las costumbres). De ese recorte

75

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



inicial de la actividad juridica dependen el contenido de la legislacion, el modo como
se entiende la mision del juez, los programas de ensefianza del derecho.

El hecho es que esta delimitacion de las fronteras del derecho ha variado
enormemente en el curso de la historia y no ha dejado de ser movil.

¢Platon ha tratado precisamente este problema? ¢Busca definir el derecho?

En un pasaje del Politico (75) que comentaremos mas tarde, nos habla del arte de
los jueces que se ejercita en las ciudades imperfectas donde vivimos (dikastiké)
dando una descripcion sumaria. Pero mas ordinariamente trata de la politica; el
tratado que lleva este nombre (politicos) estd consagrado a definir la ciencia
politica.

Alli leemos que la misiéon del hombre politico es el descubrimiento de lo justo,
accesoriamente también de las leyes: dikaion, nomoi.

El estudio de estas dos nociones es el objeto de los dos grandes tratados: la
Republica (politeia) y Las Leyes Nosotros no sabriamos traducir esos dos términos
al francés mas que con la palabra “droit” (derecho)”.

Platon trata del orden juridico, que segun él debe retener toda la atencion del
hombre politico; busca definir su esencia y sus fronteras propias.

Todavia este concepto de Platén resulta bastante extrafio a nuestro pensamiento
contemporaneo. Si Platon trata bien el tema juridico, nos lo presenta como una
nocién para nosotros sorprendente.

1°-- Es evidente ante todo, que para Platon el papel del jurista no es solamente
aplicar o estudiar las leyes existentes, las leyes escritas del Estado. Si el pasaje
citado mas arriba del Politico (75) relativo a la Dikastiké de los regimenes
degenerados, podria permitir dudas a ese respecto, el conjunto de su obra conspira
en contra de tal concepcién. En el mismo tratado del Politico (298-299), Platén
compara los derechos injustos de la Asamblea del Pueblo, como también los de los
tiranos, a las prescripciones médicas provenientes de una asamblea de ignorantes;
no serian éstas, de modo alguno prescripciones médicas.

Por ello dira ,en el tratado de Las Leyes, en una férmula que sera
permanentemente repetida, que una ley injusta, una mala ley, no es una ley no es
derecho (Leyes IV, 715v).

* N. de T.: en espanol sucede lo mismo.

76

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Platon rebate asimismo con todo vigor la concepcion del positivismo juridico que
define el derecho como el conjunto de normas positivas dadas por el Estado que era
tarea del jurista conocer (como sucedia en las facultades de derecho francesas al
comienzo del siglo XIX) y aplicar.

Su programa de estudios es mas vasto; como el médico busca el remedio mas
util, también el jurista se encuentra convocado a buscar la mejor solucién.

Estas ideas de Platon no serian de manera alguna compatibles tampoco con las
definiciones del moderno utilitarismo, por las cuales el jurista seria una suerte de
“ingeniero social” (social engeenering Pound) aplicado a proponer leyes; las mas
convenientes a los deseos de su clientela; leyes adecuadas para proponer como
maximas, los placeres de los individuos (Bentham), el poder o el éxito del grupo.

Recordemos aqui el texto del Gorgias. A las artes malsanas, tal como la cocina, la
cosmeética o la retérica, que sélo proponen satisfacer los placeres del pueblo Platon
opone las artes auténticas, como la politica, que persiguen el bien de los hombres y
de la ciudad.

El fin del derecho no es, en esta perspectiva, el satisfacer necesidades; ni el
enriquecimiento general o individual; ni el orden y la seguridad (solucién a la que
nos ha llevado el positivismo juridico).

La tarea del jurista es perseguir el bien, que es aqui la justicia, lo cual implica un
programa de estudios mas amplio y dificil que el que hoy nos proponen las
opiniones corrientes.

La lengua griega, que no tiene mas que una sola palabra (dikaion) para significar
el derecho y lo justo, imponia esta conclusién. Pero todavia es necesario precisar
eso que Platon entendia por la palabra justicia.

2-- Cuando estudiemos el célebre andlisis que Aristételes nos ha legado sobre la
justicia, veremos que para él, la justicia en el sentido mas estricto de la palabra
concierne Unicamente a las relaciones sociales. La justicia da o distribuye “a cada
uno aquello que le debe devolver”, pero en el interior de un grupo social: la ciudad.

Platon consagra todo el tratado de la Republica al estudio de la justicia; para él
también, como lo ha dicho en las primeras paginas de la obra, la justicia es esta
virtud que atribuye a cada uno una parte: suum cuique tribuere. Pero la justicia,
segun él, se ejerce tanto en el interior del hombre, de un individuo (donde nosotros
vamos a leerla en “letras mintsculas”) como de una ciudad (“en letras
mayusculas”).

77

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



El didlogo de la Republica presenta este aspecto desconcertante para los
intérpretes modernos, es decir no sdlo se ocupa de lo politico, sino que trata
también sobre la moral individual.

Se abre el didlogo con una discusion sobre que es el individuo justo; nos lleva
enseguida y paralelamente a la pintura de la ciudad justa, y dedica libros enteros al
tratamiento del tema educativo para realizar en seguida el paralelo entre las
ciudades degeneradas y los hombres degradados que le corresponden.

Termina con el tratamiento del tema sobre la inmortalidad del alma.

Se mutila el pensamiento de Platén si como lo han hecho muchos intérpretes
contemporaneos, no se retiene de la obra mas que sus elementos politicos y
Juridicos en sentido moderno. El mismo equilibrio interior que constituye la justicia
en el individuo (sumisién o subordinacién de los instintos sensibles al corazén y de
éste a la razén) genera la justicia en la ciudad (subordinacién jerarquica de las
clases laboriosas a los guerreros y de estos ultimos a los filésofos). Las dos cosas
son indisociables. Porque la ciudad, dice Platdon, esta hecha de materia humana y no
de piedras y de metal.

El régimen -constitucional justo es aquel donde los hombres aceptan la
subordinacién de los sentidos al coraje y a la razén. La oligarquia plutocratica es
consecuencia del predominio en el hombre del apetito sensible.

De alli, el contenido y extensién desconcertante de los programas de legislacion
contenidos a la vez en la Republica y en el tratado de Las Leyes. El fin de las leyes
es la virtud, dice en este ultimo didlogo (y no sélo la guerra o el poder militar y
mucho menos la prosperidad). La legislacion tratard, al mismo tiempo que sobre las
sucesiones, propiedad y contratos, sobre la piedad, las buenas costumbres y la
educacion: gimnasia, musica, geometria, dialéctica y espectaculos.

El primer deber del derecho es la educacion.

Las fronteras del derecho (dikaion) son de esta manera trazadas. La obligacion
del jurista apunta a esta ambiciosa mision. Nosotros no estamos autorizados—por
ello—para tratar con exclusividad, como constituyendo un sector especial, aquello
que concierne solamente a las relaciones sociales.

De alli que la definicién del derecho no sea arbitraria. Hay para Platén una
esencia del arte politico y del derecho, como la hay del arte del arquitecto o del
zapatero.

Es muy dificil para nosotros comprender una concepcion tan extrana a nuestro
uso actual. Necesita, por lo tanto, ser considerada; de alli puede que saquemos
excelentes razones para repudiar el totalitarismo resultante de esa confusiéon de
derecho y moral. Pero puede ser, también, que nuestra concepcién mas estrecha del

78

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



derecho como cosa concerniente Unicamente a las relaciones sociales (lo cual
implica para los juristas un programa de estudios mucho mads restringido) resulte
una mala abstraccion y, a largo plazo, ruinosa. Puede ser que no cumpla
acabadamente su fin si el derecho regla las relaciones sociales haciendo abstraccion
de los seres que componen la sociedad y aislandose de las costumbres y de la
educacion.

Montesquieu, Rousseau, Augusto Comte... alguna vez lo han pensado.

En todo caso la nociéon mas amplia y mas ambiciosa que Platén desarrolla del
derecho, me parece que es de una importancia inmensa para el historiador La
reencontraremos por ejemplo en San Agustin y en el derecho de la Alta Edad Media.
Asi se vincula indistintamente el derecho a la vida moral privada, a la piedad, a la
virtud, a las intenciones interiores.

Sin duda nos ayudara también esta concepcién en el derecho comparado, a
comprender las instituciones de ciertos pueblos contemporaneos.

C- Las fuentes del derecho

No menos desconcertantes seran para nosotros las tesis de Platéon relativas al
método y a las fuentes de conocimiento del derecho. Es cierto que sobre lo que
principalmente trata Platéon es del conocimiento de lo justo, sinénimo de derecho,
tema sobre el cual los juristas de hoy poseen propdsitos menos ambiciosos. Pero
Platén no se imita a procurar una amplia doctrina sobre las fuentes del DIKAION;
capaz también de ser realista, ofrece una sabia doctrina sobre las leyes positivas.

1. FUENTES DEL CONOCIMIENTO DE LO JUSTO

Este es uno de los principales objetos de la Republica; y mas que los resultados
de la investigacién de Platon (proyecto de constitucion modelo) nos interesan los
procedimientos de esta busqueda.

Es bien cierto, porque el trabajo del jurista tiene por fin el descubrimiento de lo
justo, que la posicion de Platén esta alejada del positivismo juridico al cual nosotros
estamos habituados. Platén—lo hemos visto—se burla de los decretos de la
asamblea del pueblo (Pol. 298 b a 299 c¢) porque es totalmente extrano a las
doctrinas del contrato social, del voluntarismo, del democratismo moderno.

Sélo es derecho, sélo merece igualmente el nombre de ley, lo que ha descubierto
el hombre por arte; no por tanteos experimentales, sino como ha dicho al comienzo
del Politico, por una ciencia especulativa, que es la ciencia del Dikaion.

79

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



¢Pero mediante qué método? Se tiene la costumbre de ubicar a Platon entre los
partidarios del derecho natural; término equivoco que en el espiritu de la mayor
parte de los lectores no evoca un método preciso.

Ello parece convenir al método, descripto y recomendado por Platéon sélo hasta
cierto punto, no en el sentido mas estricto del término.

1°--Es cierto que Platon nos invita a buscar lo justo por la observacién del
mundo, la observacién objetiva. Su método de investigacion es cosmico (segun la
expresion de J. Maritain en “La philosophie morale”), es decir que se alimenta de la
visién del cosmos, del universo exterior a nosotros.

Platén no procede al modo de Kant, que pretende sacar de él mismo, de su
propia razén subjetiva, los principios de la justicia (y de este modo termina en un
vernunftsrecht y no en un naturrecht).

Desde este punto de vista, parece fundado hablar a propdsito de Platén, de un
derecho natural. El mismo Platén no usa demasiado para calificar su propia doctrina
esta expresion (nomos kata phisin-dikaion phisikon) que sin duda le evocaba las
tesis de los sofistas, de Calicles o de Gorgias, que ¢l repudiaba resueltamente.

No obstante, existe un pasaje en el didlogo de “Las Leyes” (X, 889 y sigs.) donde,
proponiendo reformar contra el materialismo de los sofistas el sentido dado a la
palabra naturaleza, Platén esboza una teoria del derecho extraida de la naturaleza
(phisikon). Hay también diversos ejemplos donde Platdon pretende sacar el derecho
de la naturaleza de las cosas. En la Rep. V, 453 y sigs. y Las Leyes L. VII, Platon
defiende su programa de legislacion audazmente feminista afirmando que en lo
esencial (razon, corazén, estructura del alma) hombres y mujeres tienen la misma
naturaleza (phisis) como los calvos y los melenudos (Rep. 454).

En el libro VIII de Las Leyes (par. 836 y sigs.) Platéon propone condenar la
pederastia como cosa “contranatura” invocando aqui el ejemplo de las costumbres
sexuales de los animales. El método de Platon parece partir de la naturaleza, o al
menos de la observacion objetiva de los seres, del mundo exterior.

2°-- El tipo de observacion del mundo recomendado y practicado por Socrates en
la Republica es totalmente diferente al que practican los sabios modernos; no es
para todo “sabio” (en el sentido moderno de la palabra, por ejemplo, el sociélogo)
buscar el descubrimiento de lo Justo. Solo tiene competencia para esta tarea (y ello
es uno de los axiomas capitales de la Republica) el filésofo.

Sécrates, que conduce la discusion en la Republica, es el fildsofo por excelencia.
Filésofo serd el legislador ideal de la Republica, como el del didlogo de Las Leyes.

80

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



A lo largo de la Republica aprehendemos cudales son las cualidades requeridas
por el filésofo-legislador; lo que es necesario entender por filésofo.

La obra comporta (libros V, VI y VII) un tratado de educacién para los futuros
guardianes destinados al reclutamiento de los filésofos; largos estudios de
matematicas, luego de dialéctica donde el alumno se ejercitard en la prescindencia
de las formas sensibles y cambiantes a fin de elevarse al ser verdadero, a las formas
de las cosas, a las ideas.

Nadie entraba a la escuela de Platén (La Academia) “si no es gedmetra” y ello
porque sélo por medio de la geometria, el hombre aprende a elevarse mas alla de
las apariencias, hacia las formas inteligibles.

En el libro VII de la Republica (514 y sigs.), ordenado al mismo objetivo (la
formacion de los futuros guardianes de la ciudad) estd la famosa alegoria de ‘la
caverna. Los prisioneros de la caverna, no ven mas que Ias sombras de las cosas.
Pero mediante una dura ascension por medio de la dialéctica, algunos se evaden de
la caverna y logran exitosamente percibir las cosas verdaderas y el sol que las
ilumina (el bien, la justicia, Dios ) .

Logra de esta manera evadirse del mundo de las apariencias sensibles que
percibe el cuerpo, verdadera cadena de la inteligencia (Feddén) para elevarse al
mundo de las ideas inteligibles. Este es el método impuesto al hombre politico para
el descubrimiento de lo justo.

En Las Leyes, esta doctrina recibe una coloracion religiosa. Es al final de un
largo ascenso purificativo y bajo la inspiracién divina (a la cual la obra hace
constantes alusiones) que enamorado del mundo de la ideas el filésofo descubre las
leyes.

Lo justo reside en otro mundo, mas verdadero que el nuestro, donde puede ser
que hayamos vivido una vida anterior y a donde nosotros retornaremos (Fedon).

Esto no es sino la apariencia, lo que nos ofrece a primera vista el espectaculo de
la naturaleza de la cual Platon pretende sacar lo justo. Lleva a las ideas a las cuales
nos conduce la observacion de la naturaleza pero a condicién de que ella no sea mas
que un punto de partida y que por un esfuerzo dialéctico nosotros seamos liberados
de ella.

El derecho de Platén es ante todo un derecho ideal que no merece ser calificado
como derecho natural.

DOS CONSIDERACIONES PARA TERMINAR:

1°) Un papel creciente le es atribuido a las fuentes religiosas, tema sobre el que
han insistido mucho los historiadores actuales de Platon (Schuhl, Festugiere).

81

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Este elemento de la doctrina platénica sera recibido y transpuesto por el
cristianismo. Por ejemplo la filosofia del derecho de San Agustin debera mucho a la
de Platon (cuyas obras han tenido un papel importante en su conservacion); por otra
parte el neo-platonismo del Bajo Imperio acentud el caracter mistico de la doctrina
de Platon; y sobre todo el rol del éxtasis.

2°-- Con peso también en el dmbito de las fuentes del derecho, bien lejos del
mundo tal cual es, era logico que esta teoria platdnica llevara a un tipo de normas
de derecho muy exigentes, lejanas a las exigencias reales, a una estructura juridica
fuertemente normativa.

La tesis constitucional del filésofo-gobernante, el comunismo, el feminismo (al
igual que la condenacién de la pederastia en Grecia) tienen un sabor utdpico. Lo
mismo pasa con los autores que reciben la influencia platdnica, en ciertos aspectos
San Agustin; en el siglo XVI Santo Tomas Moro y Campanella seran utopistas.

Pese a algunos reproches que podemos hacer, como juristas, a este tipo de
doctrinas sobre las fuentes del derecho, es necesario sefnalar que las utopias han
cumplido con un rol muy importante en la historia.

El genio de Platon no se satisfizo con esta doctrina, ambiciosa, de las fuentes de
lo justo; también ha reflexionado sobre el hecho de las leyes positivas.

2. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS

Cualquiera que fuera su riqueza e importancia histérica, hasta aqui la doctrina
de Platon sobre las fuentes del dikaion resulta utépica, impracticable.

Ella se funda sobre la hipdtesis del filésofo en el poder dotado de un poder
absoluto, cosa que no acontece.

Por otra parte, sin acceder a la idea pura de la justicia, los juristas han hecho
leyes. ¢Cudl es la ensefianza de Platén relativa a las leyes?

Se ensefia ordinariamente que su doctrina ha evolucionado. En el didlogo de la
Republica, Platon apareceria mas hostil a la legislacion escrita. Por el contrario, en
los dos dialogos tardios, el politico y sobre todo Las Leyes, mas realista, pues habria
reconocido claramente su necesidad . No creemos dque exista verdadera
contradiccién entre las tesis de estas diferentes obras. Lo cierto es que la doctrina
presenta dos aspectos, necesariamente subrayados; Platon de entrada insiste sobre
la imperfeccion de las leyes, enseguida sobre su necesidad practica en nuestro
mundo tal como es.

82

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



1°--Aspecto critico.

Es sobre todo en la Republica que Platon mostré los defectos de toda la
legislacion vigente escrita. Esta critica es el corolario de la tesis del filosofo rey; el
filésofo percibe, al termino de una larga ascension dialéctica, luego de un esfuerzo
prolongado de ascesis y de contemplacidon mistica, el eidos, la idea de justicia. Pero
el filéosofo es incapaz de comunicar al vulgo el fruto de su investigacién; de
beneficiar con sus luces a los prisioneros de la caverna. Esta obligado a recurrir
para llegar al nivel del pueblo que—en la hipdtesis—le estd sometido, a mentiras—
asi por ejemplo, ficcién de la diversidad de origen de las almas (que serian
formadas ya de oro, ya de hierro, ya de barro) para hacer aceptar a un pueblo
igualitarista la diversidad necesaria de clases sociales—y a ciertas trampas en los
tiros de suerte (por ejemplo: en los matrimonios).

La justicia no es, de manera alguna, susceptible de plasmarse en formulas
escritas, y toda ley escrita se revela injusta al tiempo de aplicarse

Es que el mundo de los hombres, al cual debe aplicarse el derecho, es
perpetuamente movil en tanto que la ley es rigida. Ejemplos: en derecho
constitucional seria injusto prever un régimen estable pues depende lo que las
circunstancias aconsejen; un régimen monarquico si la ciudad dispone so6lo de un
verdadero filésofo o un régimen aristocratico si numerosos fildsofos existen en un
nivel casi igual. En derecho privado, seria injusto prever que el depédsito siempre
deba ser restituido, pues puede tratarse del deposito de un arma hecho por un loco
(Rep. I, 332).

Esta doctrina ya serd clasica y esos ejemplos seran retomados por Aristételes y
Santo Tomas. Platén quiere mejor una justicia viva y perfecta del fildsofo-rey, dotado
de poderes absolutos. Esta es la tesis de la Republica pero se reencontrara la misma
doctrina en el Politico (292-293). Platdn, incluso va a realizar la apologia de la
ilegalidad, del golpe de estado contra las leyes, realizado por el dictador (supuesto
que sea filosofo); puede que tienda aqui a defender a su amigo Didon que habia
asesinado al tirano de su ciudad—Siracusa—y obrado contra las leyes de esta polis
(Politico 295 a 297).

2°--Necesidad practica de las leyes

En el mismo didlogo del Politico, Platon nos ofrece una nueva clasificacién de las
constituciones, que testimonia una profundizacion notable de su pensamiento.

83

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



A la cabeza queda el tipo de gobierno llamado real, donde el filosofo es rey; es el
régimen perfecto pero sus posibilidades de tener existencia historica son casi nulas.
Ello porque el filésofo es una especie poco comun; el “natural filoséfico” se chocaria
en un hombre miembro de una ciudad, ese “natural filosofico” tendria posibilidades
de ser ahogado por la mala educacién en uso en esa misma ciudad; mas aun, sus
conciudadanos rechazarian probablemente sus servicios.

El mismo Platon no ha creido posible constituir un régimen justo méas que en la
hipétesis, totalmente excepcional, de fundacién de una nueva ciudad, donde el
tirano consentiria prestar sus poderes a un fildsofo. En esta hipodtesis igualmente
persiste el problema, pues el fildsofo no es ni inmortal ni omnipresente; por ende no
estarda siempre en el poder. Su Unico medio de accién duradera sera hacerse
legislador, y de dejar asi a la ciudad -de alguna manera- una constitucién escrita, del
mismo modo que un médico deja al enfermo; luego de la visita, sus prescripciones.

Tres tipos inferiores de gobierno, los tunicos histéricamente verdaderos, son
caracterizados por tres tipos de constituciones: monarquia, aristocracia y
democracia. Tres perversiones de esos regimenes son caracterizados por el hecho
de que las Leyes constitucionales son violadas por el poder; asi surgen la tirania, la
oligarquia y la mala democracia.

También la idea de legalidad conquista un lugar importante en la doctrina
politica de Platon. Es alli a donde se dirige el esfuerzo para construir una teoria
positiva de las leyes escritas.

3°-- Origen de las leyes

Las leyes no han de proceder de la voluntad popular; nada mas extrano a Platén
que la doctrina del contrato social y el voluntarismo moderno; él tiene por nulos y
sin valor los decretos de la Asamblea del Pueblo (Politico 298 y 299; Las Leyes 715
b).

Las leyes vienen de lo alto, ellas proceden del filosofo que—imposibilitado de ser
rey—se hace legislador y dicta cuando es posible, de una vez por todas, conjuntos
completos de leyes, de codigos (Pol. 300c, 301 d).

El las dicta autoritariamente, un poco a la manera de los. oraculos, pues la idea

perfecta de lo justo no puede ser comunicada, guod principi placuit, legis habet
vigorem.

84

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



De esa manera, como el médico de los hombres libres se toma el trabajo de
explicarles a éstos un poco el sentido de sus prescripciones (Leyes II, 684 y IV 857)
asi. también sera bueno utilizar la persuasion respecto de la elite, haciendo
preceder a las leyes, cuando sea posible, con un preambulo.

Los ciudadanos menos cultivados obedeceran la ley por coerciéon o temor a la
sancion. De esta manera, el pueblo participard, por intermedio de las leyes, de la
justicia del filésofo.

2 - Valor y autoridad de las leyes

También Platoén recomienda, en el mundo histdorico tal como es, una estricta
obediencia a las leyes.

Sin duda que el mismo fildsofo no estara obligado a observarlas; las leyes no son
mas que una mala copia de la justicia perfecta, ellas contradicen en muchos casos la
justicia perfecta (Pol. 295-296). Ellas no podrian ligar a su autor: princeps legibus
solutus est.

Pero el pueblo, que de manera alguna ha practicado la filosofia, que no conoce
nada de la justicia si no es por medio de este intermediario que es el filosofo, es
tenido bajo una obediencia rigurosa a la ley. Se supone que las leyes son, al menos,
copia de lo justo y provienen del filésofo; como se ve, hasta esta doctrina un tanto
mas realista que las anteriores, guarda un sabor a utopia.

Sin duda que esto no es de manera alguna el régimen perfecto, es el sistema de
las constituciones inferiores. Platén, ante ello, se sorprende que las ciudades
puedan subsistir, por efecto de alguna causa providencial, reducidas a contentarse
con un sustituto tan mediocre de la verdadera justicia (Polit. 301, 302).

Los mismos jueces, tal como nosotros los conocemos, dado que es menester
recurrir a sus servicios inferiores, seguiran literalmente el texto de las leyes
escritas de la ciudad.

Luego de haber hablado, tan bien del dikaion, que es el verdadero derecho,
Platdon se resiste a tratar la dikastiké, el arte judicial tal como funciona en nuestras
ciudades corruptas, al menos en algun pasaje del Politico (305 b y c; cf. 300 a, b, c).

» Es digno destacar que Platdn, que ha partido de tan alto, se queda al fin
de cuentas en una especie de positivismo juridico un tanto grosero.

Tal es, en efecto, el defecto de esta doctrina tan ambiciosa, tan ideal.

85

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Habiendo querido mirar tan alto, ella cae tan bajo.

El derecho emanado del fildosofo exclusivamente—como no existen demasiados
filésofos o si existen no estan en el gobierno—termina librado a la dictadura del
principe.

Muchos soberanos absolutos, comenzando por los jefes del Imperio romano, han
usurpado, en su provecho, la doctrina platénica.

Podriamos verificar este hecho si examinamos el contenido del derecho ideal de
Platon; él se revela muy elevado, exigente e impracticable.

Comunismo perfecto, con el fin de que sea radicalmente extirpada toda raiz de
egoismo. Pero, ¢no es en Ia practica la ausencia de una doctrina de la propiedad, la
puerta abierta a las violencias del mas fuerte?

Supresion de la familia a fin de que ninguno tenga preocupaciones por
inquietudes privadas, pero ¢no sera éste, en la practica, un caos sexual?

Primado de los sabios, de la clase dedicada a las tareas especulativas, pero ¢al
abrigo de estos bellos principios no se da en la practica la opresion del pueblo por
las clases mas afortunadas?

Se puede aun hacer al sistema juridico platénico el reproche de ser unilateral, de
no ver mas que un solo lado de las cosas; obnubilado por la idea de la armonia
social sacrifica al individuo; por la idea del primado de la especulacién, sacrifica a
las clases laboriosas.

Puede ser aqui, que nuestra critica toque las razones del error, es decir la teoria
platonica del conocimiento, la filosofia de las ideas generadoras de abstracciones
falsas.

La doctrina del derecho de Platon es de una extrema importancia en la historia
del derecho; representativa de una tendencia permanente del espiritu humano, ella
es la razon y la raiz de muchas doctrinas revolucionarias, utopistas; de todas las
doctrinas surgidas de las fuertes exigencias de lo ideal (y especialmente de las
doctrinas aristocraticas).

En cuanto a nosotros, preferimos la doctrina de Aristoteles.

86

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



APENDICE I111

LOS PRINCIPIOS DEL DERECHO ROMANO"

Siendo tradicionalmente mas juristas que historiadores, los romanistas, por
mucho tiempo, han dejado en la oscuridad los principios del derecho romano.

Hasta una época reciente, sélo parecian interesados en las soluciones (por
ejemplo aquellas que versaban sobre las obligaciones del vendedor o las
condiciones de existencia del furtum, etc.). Ellos no tenian ningun escrupulo de
transponerlas (a estas soluciones), de plasmarlas, en la forma propia del
pensamiento contemporaneo; aspecto que no podia realizarse sin violar esas
soluciones.

Asi nuestros manuales (Monier, pags. 49, 73, etc.) continuamente presentaban a
las leyes (leges) como la fuente fundamental del derecho romano de la época
clasica, exactamente igual a lo que corresponde a nuestra teoria actual de las
fuentes del derecho; de manera alguna coincidente con las concepciones de los
contemporaneos de Cicerén, de Augusto o de Trajano.

Existe hoy, por ello, gran interés en conocer la filosofia de los juristas romanos,
porque soélo ella nos permite rehacer el tenor auténtico de sus soluciones y también
conocer las razones profundas de la fortuna del derecho romano en el mundo
moderno. (Si el derecho romano nos importa no es para que figure en los
“programas” de estudio, sino porque él es el derecho del mundo occidental
moderno.)

Sobre esta cuestiéon os recomiendo especialmente el libro de Schulz (Prinzipien
des romischen Rechts, 1934, traducido al inglés) y en Francia los trabajos de Senn
(De la justice et du droit, 1927; Les origines de la notion de jurisprudence, 1923--y

*Extraido de: “La formation de la pensée juridique moderne”, citado. Traduccion:
C.R.S

87

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



diversos articulos) que han tenido el mérito de remontarse a las fuentes: la filosofia
de los griegos.

La cultura romana del periodo llamado clasico, es sobre todo la cultura griega,
como en nuestros dias la cultura de la elite senegalesa es la cultura europea.

Graecia capta ;erum victorem coepit. O por lo menos, la filosofia de los romanos
es la de Grecia.

Muchas de las obras griegas han sido traducidas al latin; sobre todo las nociones
de uso comun cuyas definiciones resultan del esfuerzo filosofico griego (como, por
ejemplo: las de derecho natural, equidad, ley en sentido amplio). Todo ello pasara a
Roma por el canal de la gramatica y de la retdrica.

Ciertas influencias de algunas doctrinas filosoficas sobre los juristas, no deben
imaginarse a modo de una copia literal; las exigencias de la practica se oponen a
que el jurista se cierre dentro de los cuadros estrictos de un sistema filoso6fico
particular. Los juristas se inspiran libremente en las filosofias, pero no de una
manera escolar o realizando de ellas una aplicacion consciente.

La ciencia juridica romana en cuanto a los principios, nos parece ser un producto
de la cultura griega.

Pero los romanos han recibido simultdneamente la influencia de diversas
escuelas: el estoicismo, en el cual fue instruido Cicerén de manera especial, y al
cual adhirieron un buen numero de jurisconsultos cldsicos, razén por la que ha
dejado sobré el derecho romano una huella muy grande; y el platonismo que
tampoco fue totalmente ajeno en lo que respecta a la influencia sobre el derecho
romano. Pero a nuestro parecer, es la doctrina de Aristételes la que al comienzo del
periodo clasico dio al derecho sus principios constitutivos y su valor excepcional.

II

a) El estoicismo

La falta de lugar nos impide tratar la filosofia estoica Se encontraran las
indicaciones y una nota bibliografica en nuestra obra Lecons ( 1™ edicién, pag. 29 y
134 y sigs.; 22 edicion, pag. 26).

88

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



El estoicismo es, a decir verdad, una doctrina moral mas que politica o juridica.
Los fundadores del estoicismo no tenian de manera alguna en vista la divisién de
intereses en una ciudad, aspecto que es el eje del derecho, porque segin su manera
de ver, el sabio se desinteresa de la ciudad y de sus convenciones.

La ley natural estoica, que es la razon universal que impera sobre el mundo y la
historia, o la parte de esa razén que se encuentra diseminada en la conciencia de
cada hombre, no tiene otro contenido que moral. Ella es imprecisa; ordena sobre
todo una actitud mental de aceptacion del destino y no versa sobre actos
determinados. Ella es por otra parte, fuertemente exigente, hecha en su origen para
el sabio, retirado espiritualmente del mundo y del comin de los hombres.

Es cierto que en la época romana, los maestros estoicos de los cuales Ciceron
captara la doctrina de su libro “De officiis’: han practicado la casuistica y dado
listas de deberes mas concretos y mas accesibles: deber de respetar a cada hombre
—aun al esclavo--, la razén, la humanidad, la sinceridad, el respeto de la palabra
dada, el respeto a los dioses y la piedad en las relaciones familiares. Pero todo esto
concierne sobre todo a las disposiciones interiores mas que a las actividades
externas y ello es todavia demasiado ideal. ..

Esta moral, debia afectar muy fuertemente el contenido del derecho romano en
la época clasica: el humanismo estoico, que subraya la dignidad superior de cada
ser humano deberda, mas tarde, inspirar a los moralistas del cristianismo y sobre
todo jugar un gran papel en la filosofia moral y juridica moderna. Entrafnaba la
dulcificacion de la condicion del esclavo y del peregrino. De la misma manera, los
progresos del consensualismo (cf. los estudios de Magdelain) en el tiempo de
Cicerdn estan en relacion directa con el precepto estoico de la sinceridad, como lo
testimonia ampliamente el De officiis, etc...

También se produce en Roma una cierta contaminacién de la teoria general del
derecho y de sus fuentes por la filosofia moral de los estoicos. Es, por ejemplo, en
su tratado sobre la Republica—materia relativa al derecho, en principio—que
Cicerdén ha ubicado su definicion sobre la ley natural y ella es totalmente estoica:
“Est quidem vera lex, recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes, constans,
sempiterna; quae vocet ad officium jubendo, vetando a fraude deterreat...”. Hay una
ley verdadera, que es la razén recta acorde con la naturaleza, repartida en las
conciencias de cada ser humano, constante, eterna. Por sus mandatos ella llama a
cumplir sus deberes, aleja del mal por su prohibiciones, etc...

Igualmente, ciertas definiciones romanas del derecho natural, que hemos
conservado en el Digesto o en las Institutas de Gayo. tienen una raiz estoica y
llevaran a reducir la importancia practica del derecho natural. El estoicismo es
respetuoso de la providencia racional que gobierna los cambios de la historia; pero
le repugna postular instituciones permanentes.

89

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



Es necesario admitir que la mayor parte de las instituciones juridicas proceden
de una fuente histérica (jus gentium- jus civile) y no seria, en sentido estricto,
derecho natural (D. I, 1, 5).

Del mismo modo, parece que procede de una fuente estoica la definicién de
Ulpiano (D. I, 1, 3) que por derecho natural entiende las relaciones juridicas
comunes a todos los seres animados (quod natura omnia animalia docuit). Pero este
derecho no concierne a las relaciones especialmente humanas (cf. sobre estos
puntos nuestras Lecons, 19 ed., pag. 142 y sigs.).

El estoicismo, sobre todo, habia hecho cambiar a los juristas romanos el método
del derecho natural. El los invita a hacer mas caso del texto positivo, histdrico, al
mismo tiempo que a la razon subjetiva del hombre y al razonamiento deductivo.

Esta filosofia dejo ciertamente su sello sobre el método de interpretacion légica
de los jurisconsultos, pero de ninguna manera ello significa que fue a partir de alli
que fueron puestos los fundamentos de la ciencia juridica romana.

b) El platonismo

Hay también en el derecho romano, rastros de la influencia de Platéon y del
platonismo. Cicerodn se inspira en la Republica y las Leyes.

Sobre todo, a partir del siglo III D.C., la influencia de Platén es superior a la de
Aristételes y a la de los estoicos. Ya hemos senalado dos adagios (quod principi
placuit legis habet vigorem—princeps legibus solutus est—supra pag. 174) que
pueden ser debidos a la fuente platénica.

A fin del siglo III, aparece el neoplatonismo con Plotino, Porfirio, Jamblico, Proclo
y sobre todo ciertos padres de la Iglesia cristiana (como San Agustin) que tomaron
esta linea filoséfica. Ellos plasmaron en los espiritus, una visiéon jerarquica del
mundo, que procede totalmente de lo uno por grados descendentes, lo cual da
sentido a un derecho autoritario y de matriz legislativa.

Sera el tiempo en que las constituciones imperiales sean la Unica fuente del
derecho.

Pero no es en el Bajo Imperio, ni en los siglos II y III D.C. que el derecho romano
recibié sus fundamentos. Estas no son sino transformaciones tardias y superficiales
de un sistema ya constituido en la forma clasica.

90

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



111

Creo que es necesario situar el momento de la invencion del derecho romano
como sistema cientifico, alrededor de la época ciceroniana.

En este momento, la influencia de Aristételes es grande; Polibio ha transmitido
las grandes tesis de su Politica, Cicerén tradujo los Toépicos dedicados al jurista
Trebacio. Las escuelas de retorica retoman nociones aristotélicas, de equidad, de
ley, de derecho natural. Igualmente, las sectas estoicas parecen haber vehiculizado
esta doctrina del derecho.

Pero los intelectuales romanos, estaban llevados hacia el eclecticismo. Ellos se
instruian sobre un poco de todo, segun las materias.

Sélo Aristoteles, como vimos, habia analizado realmente el derecho y sus fuentes.

a) La definicion del derecho.

La obra mas arriba mencionada de Schulz, reconoce el mérito a los fundadores
de la ciencia juridica romana, de haber colocado aparte el estudio de las relaciones
sociales objetivas, dejando, en principio, de lado en su investigacién por ejemplo, el
valor moral de las intenciones, logrando también separar el derecho privado del
derecho publico. Isolierung.

Me parece que el derecho romano debe esta cualidad esencial de manera mas o
menos indirecta a los andlisis de Aristoteles.

Los juristas romanos conocian y han puesto de relieve la definicion de la justicia
y su objeto especifico explicitado por Aristételes: la justicia es esa virtud cuyo
objeto propio es atribuir a cada uno la parte que le corresponde: fus suum cuique
trlbuere (poco importa que la féormula de Ulpiano—D. I, 1, 1~ esté cargada de
algunas adiciones estoicas). Ellos han aceptado la doctrina que el derecho deriva de
la justicia (D. 1, 1, 1), que la jurisprudencia es la ciencia de lo justo y de lo injusto—
jiusti atque injusti scientia D 1, 1, 10).--. Ellos ponen seguramente de relieve, como
lo hemos dicho (supra pag. 21 ) la distincién de dos justicias: distributiva y
conmutativa.

Parecen estar en plena posesién de una filosofia que distingue lo justo de “lo
honesto” (D. 50, 17, 144). Si aceptan hacer un lugar a las nociones morales estoicas
de “pietas”, de “bonafides” o de “humaniitas” lo es a titulo subsidiario. Saben
mantener, en buena medida. fuera de la ciencia del derecho las relaciones

91

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



intrafamiliares, queriendo mantenerse por su parte, en el dikaion politikon (supra
pag. 23).

Estimo que tocamos aqui uno de los caracteres especificos del derecho romano,
una de las principales razones de su fortuna en la historia.

Otras civilizaciones organizan su orden social confundiendo derecho y moral,
mezclando en el mismo arte las prescripciones relativas a la religion, a las buenas
intenciones morales, a la educaciéon y la estricta definicién de las relaciones
sociales.

Esta era la tendencia de Platon en la Republica. tal era el caso del derecho judio,
tal sera el de la sociedad de la Alta Edad Media, inspirada por el agustinismo.

Sélo el derecho romano (que nosotros hemos adoptado) ha sido la excepcion,
porque los juristas del comienzo de la época clasica, a los cuales remonta la
iniciativa de constituirlo como ciencia, han dado a esta ciencia fronteras precisas,
discerniendo su autonomia; y ello gracias a Aristoteles.

c) Las fuentes del derecho

La fuente primera del derecho, segun las exposiciones que nos ofrecen los
autores romanos, de acuerdo a los manuales modernos, no es la ley, sino la
naturaleza (Gayo I, 1-D. I, 1).

Y el derecho clasico es sobre todo la obra de la doctrina que busca lo justo segun
la naturaleza. Mas precisamente, el resultado del trabajo de los jurisprudentes; esta
palabra bien podria ser una traduccion de Aristételes.

En cuanto a los textos legislativos, ley en sentido estricto, edicto del pretor o de
otros magistrados, senado consultos—no jerarquizados conforme a la doctrina
aristotélica—ellos, por largo tiempo, no han sido provistos de sanciones precisas
(determinaciones) en el marco de lo justo natural segun la misma filosofia.

El “método de interpretacién”—o mejor de elaboraciéon del derecho—de los
juristas clasicos, en cuanto a lo esencial, es conforme a la enseflanza de Aristoteles:
recurso a los textos emanados sea de la tradicion jurisprudencial (jus civile), sea del
pretor, de los comicios o del Senado. Y también tiene lugar, la correccion del texto
en nombre de la equidad. Todo ello es nocion aristotélica.

Libre investigacion dialéctica, confrontacion de las opiniones de los grandes
juristas y de las escuelas de jurisprudencia; atencién a las circunstancias, uso de la

92

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



casuistica (quaestiones casus); investigacion de las normas que manifiestan la
justicia y la coherencia de las soluciones, pero desconfianza respecto de las normas
gue jamas contienen lo justo y no deben ser tomadas como el derecho.

No creemos poder sacar el derecho de la norma, pero a partir de lo justo que
existe (que esta en las cosas, derecho natural) ensayamos construir normas: Ius non
a regula sumattur, sed ex jure, quod est, regula fiat D. 50, 17. 1).

No se trata de que la logica estoica, mas deductivista, no haya contribuido a la
formacion légica de los juristas romanos. Pero lo principal viene de la dialéctica de
Aristételes.

En una conferencia pronunciada la semana ultima en el Instituto de Derecho
Romano, el gran romanista Max Kaser denunciaba la imagen tramposa que los
modernos—desde el siglo XVII—nos han dado del derecho romano, colocando las
soluciones de los jurisconsultos clasicos en la misma forma del derecho moderno,
axiomatico, deducido de leyes, preocupado sobre todo por la coherencia, por la
uniformidad.

Los juristas romanos no se preocupaban por contradecirse, ellos discutian y
adaptaban las soluciones a las circunstancias; su arte era busqueda incesante,
tanteo incesante.

En el mismo sentido el romanista italiano R. Orestano ha mostrado que la falsa
creencia sobre un derecho romano uniforme (como ha podido ser el derecho francés
a partir del Coddigo Civil) se ha fundado en el siglo XIX—“el cofre de las
interpolaciones”-- (Diritto Romano en Nov. Dig. It., 1960).

Se podrian recordar también las observaciones de Viehweg en Toptk und
jurisprudenz (1953).

Todo ello no debe sorprender, especialmente a quienes han estudiado la filosofia
griega clasica del derecho y de la politica, y en la cual los juristas romanos han sido
educados. Si se compara en grandes lineas el derecho romano con los otros grandes
sistemas juridicos, aquél parece surgir en la historia como aplicacion de la doctrina
aristotélica.

Es por ello que la suerte misma del derecho romano esta en juego, desde el
neoplatonismo o las nuevas visiones del mundo judeo-cristiano a las que adhiere
San Agustin, cuando nuevas filosofias han suplantado a la de Aristdteles.

Y el renacimiento del derecho romano en la Europa moderna a partir del siglo
XIII estard ligado al renacimiento de Aristételes.”

* ok

La falta de lugar nos impide reproducir aqui el estudio de las concepciones judia (en el
Deuteronomio, sobre todo) y cristiana del derecho, que han sido expuestas en el curso.

93

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



N. del T.: dichas notas, desarrolladas y ordenadas han sido publicadas en el tomo
III de esta misma coleccién.).-

N. del T.: dichas notas, desarrolladas y ordenadas han sido publicadas en el tomo III de esta misma
coleccion.).-

94

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)



	Traducción: C. R. S.
	Prólogo.-
	LA FILOSOFIA DEL DERECHO DE ARISTÓTELES
	I.- Preliminares.-
	
	II. La Definición del Derecho
	Por ejemplo:
	III. Las fuentes del derecho
	A.- Los principios.-

	B- APLICACIONES
	A.- SOBRE LA NECESIDAD DE LAS LEYES
	La imperfección de la ciencia del derecho natural.
	Razones de ser de las leyes


	B.-GÉNESIS DE LA REGLA DE DERECHO
	C- VALOR Y AUTORIDAD DE LAS LEYES POSITIVAS
	La fuerza obligatoria de las leyes.-
	Límites a la autoridad de las leyes
	La teoría de la equidad

	IV.-CONCLUSION
	LA DOCTRINA DEL DERECHO DE SANTO TOMAS
	I.—INTRODUCCION
	II. DOCTRINA DEL DERECHO NATURAL

	Acerca de la insuficiencia del derecho natural.
	III. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS
	IV.—LOS APORTES DE LA FE CRISTIANA
	A—Los principios: la teoría general del conocimiento
	El conocimiento de la justicia

	B - Las aplicaciones

	V.- CONCLUSION
	APENDICE I

	I.-INTRODUCCION
	II.—LA LEY NUEVA
	III—LA LEY ANTIGUA
	IV.—LAS FUENTES PROFANAS DEL DERECHO: ejemplo, la propiedad
	V. – CONCLUSION
	APENDICE II
	PRECEDENTES DE LA ANTIGÜEDAD GRIEGA
	I.—LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO GRIEGA


	Dos ejemplos de estas disociaciones:
	FILOSOFIA DEL DERECHO DE PLATON
	B- La definición del derecho
	C- Las fuentes del derecho


	Dos consideraciones para terminar:
	APENDICE III
	LOS PRINCIPIOS DEL DERECHO ROMANO
	II
	a) El estoicismo
	III


