
El pensam Arist etc - Textos

Filosofía del Derecho (Universidad del Salvador)

Scan to open on Studocu

Studocu is not sponsored or endorsed by any college or university

El pensam Arist etc - Textos

Filosofía del Derecho (Universidad del Salvador)

Scan to open on Studocu

Studocu is not sponsored or endorsed by any college or university
Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024

https://www.studocu.com/es-ar?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/el-pensam-arist-etc-textos/48943373?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/course/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/3173507?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/el-pensam-arist-etc-textos/48943373?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos
https://www.studocu.com/es-ar/course/universidad-del-salvador/filosofia-del-derecho/3173507?utm_campaign=shared-document&utm_source=studocu-document&utm_medium=social_sharing&utm_content=el-pensam-arist-etc-textos


“EL PENSAMIENTO JUS-FILOSOFICO DE ARISTOTELES Y DE
SANTO TOMÁS.”

de Michel Villey.-

 Contenido de la Obra:

Prólogo

La Filosofía del Derecho de Aristóteles
I.- Preliminares. II.- La definición del derecho.- III.- Las fuentes  del derecho.- IV.-

Conclusión

La Doctrina del Derecho de Santo Tomás
I.- Introducción. II.- La doctrina del derecho natural. III.- Teoría de las Leyes 

positivas

IV.- Los aportes de la fe cristiana. V.- Conclusión

Apéndice I: De la Laicidad del  Derecho según Santo Tomás
I.- Introducción. II.- La Ley Nueva. III.- La Ley Antigua. 

IV.- Las fuentes profanas del derecho. V.- Conclusión.

Apéndice II: Precedentes de la Antigüedad Griega
I.- Los orígenes de la filosofía del derecho griega. II.- Filosofía del Derecho de 

Platón

Apéndice III: Los Principios del Derecho Romano.

1

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



 “EL PENSAMIENTO JUS-FILOSOFICO DE ARISTOTELES Y DE SANTO 
TOMÁS.”

de Michel Villey.-

PRÓLOGO.-
No hace mucho, encontramos en un libro de Gustave Thibon una definición de

la moda de un acierto notable; decía: “la moda, esa dictadura de lo efímero que se
ejerce sobre los desertores de la eternidad”. En efecto, el fenómeno de la moda
implica la tiranía de todo lo que de accidental, fugaz y pasajero existe en la vida del
hombre, con total desprecio de aquello que de sustancial, íntimo y universal hay en
ello. Pero si la sumisión a la moda tiene, en general, un efecto negativo éste es
máximo y de enormes consecuencias cuando se trata de la filosofía. En realidad,
esclavizarse  a  las  novedades  en  el  campo  del  vestir,  no  puede  tener  más
consecuencia  que  el  ridículo;  por  el  contrario,  en  el  ámbito  del  conocimiento
filosófico -por tratarse del primero de los saberes y fundamentos de todos ellos- el
atarse a las novedades, tiene un efecto disgregador, ya que impide la acumulación y
enriquecimiento de  las  investigaciones,  la  profundidad y firmeza que sólo  da el
tiempo y  la  objetividad  y  universalidad  del  saber.  Esto  repercute  sobre  todo  el
edificio del saber humano, que se ve sometido a una mutación constante, al compás
de las variaciones, en el saber fundamental. Al producirse la aparición de una nueva
doctrina,  por  infundada  que  ella  sea,  es  necesario  recomenzar  todo  de  nuevo,
echando  por  la  borda  el  saber  acumulado  trabajosamente  por  generaciones;  el
esnobismo  filosófico  termina  transformando  el  saber  de  los  hombres  y  en  algo
similar a la tela de Penélope, tejida de día y destejida de noche.

También  en  el  campo  de  la  Filosofía  del  Derecho  hemos  debido  sufrir  las
consecuencias de las modas filosóficas, empujadas por el mito progresista, según el
cual, todo aquello que es posterior en el tiempo, aunque no tenga ni pies ni cabeza,
es mejor y más verdadero que lo que le precedió. Hoy la doctrina de moda es la de
la filosofía analítica, que nos ha proporcionado una serie de ensayos cortos sobre
temas ultramicroscópicos, escritos en un lenguaje y con una simbología esotérica
absolutamente incomprensible para los juristas. Sin destacar el valor que puedan
tener algunas de estas investigaciones, al dejar de lado el contexto general de los
problemas, circunscribiéndose a una disección ultralocalizada de algunos temas (el
lenguaje jurídico, la lógica de las normas),  sus doctrinas dejan sin respuesta las
principales -y por ello más vitalmente acuciantes- preguntas acerca de lo jurídico.
En el afán de novedad, postergan los perennes temas del saber jurídico: el concepto
de derecho, la justicia, el derecho natural o el fundamento del derecho, los valores
jurídicos,  etc.  En su  lugar,  realizan  abstrusos  estudios,  llevados  a  cabo  con  un

2

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



método  extraño  al  derecho  y  que,  por  novedosos  que  resulten,  no  interesan
verdaderamente a nadie, salvo a los mismos iniciados en la secta analítica.

Michel Villey, a quien acabamos de traducir y nos toca ahora prologar, no es,
precisamente,  un filósofo “a la moda”; declara expresamente no participar de la
mitología progresista, ni de pretender halagar al público universitario de nuestros
días;  para  el  profesor de París,  no se  trata  de novedad o de  antigüedad de las
doctrinas,  sino de verdad y ella  debe ser buscada por sobre cualquier  prejuicio
relativo al tiempo de su formulación. Por ello, quienes se sepan siervos de las modas
filosóficas más vale la pena que no lean este libro; no encontrarán en él ninguna
audaz novedad, ninguna afirmación apta para asombrar “snobs”. Sólo se encontrará
en él una ardiente búsqueda de la verdad jurídica en las fuentes donde realmente
puede ser encontrada: en los padres del pensamiento occidental: Aristóteles,  los
jurisconsultos romanos y Tomás de Aquino.-

Su investigación se fundamenta sobre un laborioso manejo de las fuentes; todas
sus afirmaciones provienen de un exhaustivo estudio de los textos clásicos, de los
que demuestra tener  un conocimiento admirable.  Pero además,  su amplio saber
acerca del pensamiento contemporáneo, le permite cotejar sus resultados con los de
la meditación clásica, resultando así una exposición vívida y atrayente; Villey hace
dialogar  a  Aristóteles  con  los  jus  naturalistas  modernos  y  los  pensadores
contemporáneos, diálogo del que estos últimos salen muy mal parados.

Quizá pueda achacarse a nuestro francés algún exceso en el fervor polémico, que
deriva a veces en una cierta unilateralidad de sus juicios. El ardor en la controversia
lo conduce, en determinados pasajes, a una rigidez y virulencia en sus afirmaciones,
que no siempre derivan en beneficio de la verdad. Tal es el caso de su condena total
a  la  obra  de  autores,  como  Francesco  Olgiati  o  Lachance,  quienes,  aparte  de
algunos errores en que puedan haber incurrido, efectuaron una valiosa tarea de
profundización  y  difusión  del  pensamiento  filosófico-jurídico  de  Santo  Tomás  de
Aquino. Algunas otras muestras de las consecuencias teóricas de la vehemencia de
Villey, han sido señaladas por Juan Miguel Bargalló Cirio en su Estudio Preliminar al
volumen  de  esta  misma  colección  “El   derecho,  perspectiva  griega,  judía  y
cristiana”,  por  lo  que  considero  innecesario  repetirlas  aquí.  Pero,  más  allá  de
cualquier  exceso  en  la  controversia,  la  obra  de  Villey  es  un  ejemplo  de
desinteresada búsqueda de la verdad, de profundo deseo de saber “para huir de la
ignorancia”,  “en  vista  del  conocimiento  y  no  por  alguna  utilidad”,  tal  como  lo
expresara Aristóteles del sabio al comienzo de su Metafísica.-

Para Villey, la verdad o el error de una filosofía práctica, debe juzgarse por sus
resultados; para su capacidad para dar lugar, en la realidad de los hechos, a un
sistema social justo y perdurable. La piedra de toque para saber acerca del acierto
de la  filosofía  clásica del  derecho es,  pues,  su virtualidad operativa:  el  derecho
romano, la más perfecta creación jurídica del mundo occidental, se edificó sobre sus
bases.  Más  tarde,  presidió  el  renacimiento de  este  derecho,  el  “mos  italicus”  y

3

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



estuvo presente en el pensamiento de los juristas prácticos de Europa hasta fines de
la Edad Media. Casualmente, cuando desapareció su eficacia operativa, es cuando
el  derecho  continental  se  precipitó  por  los  caminos  del  racionalismo  y,
consecuentemente, del formalismo. Frente a estos datos de la historia del derecho,
piensa Villey que quienes pretendan una recuperación o renacimiento del pensar
jurídico, deben volver la mirada a las doctrinas que precedieron a las malogradas
experiencias de la Edad Moderna, cuyas consecuencias persisten aún en nuestros
días. Para nuestro autor, la lectura de Aristóteles y Tomás de Aquino tiene mucho
que aportar a los juristas de hoy y el retorno al pensamiento realista, es la condición
previa indispensable para un nuevo florecimiento del pensar jurídico. Después de
todo, y como decía la modista de María Antonieta, “las cosas más nuevas son las
que se han olvidado”.-

Una aclaración respecto a la obra que hemos traducido: en realidad, no se trata
de  un  libro  estructurado  originariamente  como  tal,  sino  de  las  notas
correspondientes a los cursos dictados por el Profesor Villey en la Universidad de
París y editados posteriormente mediante el sistema mimeografiado. Por esta razón,
no se encontrará en las páginas que siguen un estilo depurado; se observará poco
cuidado en las citas y, en general, en los aspectos formales. El valor de este trabajo
se encuentra en los aspectos sustanciales y a ellos debe dirigirse quien los lea, con
la seguridad de que encontrará allí una asombrosa dosis de verdad, sobre todo para
estos tiempos, en que ha tomado una lamentable vigencia el fenómeno que Sciacca
llamó “el oscurecimiento de la 

inteligencia”.-

                                                                            Carlos Ignacio Massini,

Profesor  titular  de  Filosofía
Jurídica e Introducción al Derecho en
la Universidad de Mendoza;

 Profesor titular de Teoría del
Estado en la Universidad Nacional de
Cuyo).-

4

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



LA FILOSOFIA DEL DERECHO DE ARISTÓTELES

I.- Preliminares.-

a) El hombre.1-    

Recordemos  que  Aristóteles  (384  -  322  A.C.),  originario  de  Estagira,  en
Macedonia, fue en Atenas discípulo de Platón. Luego se trasladó al Asia Menor y a
Macedonia,  donde el  rey  Filipo  le  confió  la  educación de  Alejandro.  Más  tarde,
regresó a Atenas para fundar su propia escuela, el Liceo.

Aristóteles  estuvo siempre comprometido con la vida pública de la Ciudad, si
bien no de la forma ardiente y directa en que lo estuvo Platón -los bellos días de la
democracia de Atenas ya habían pasado- pero sí como consejero de varios príncipes
-como el  tirano Hermias,  en el  Asia Menor-,  como educador de Alejandro,  como
reconstructor y sin duda legislador de su ciudad natal de Estagira, o como pariente
de Antipater, el regente de Macedonia en Grecia.

Pero  Aristóteles  fue  sobre  todo  un  hombre  de  estudio;  una  de  sus  tesis  de
filosofía moral es la de la superioridad de la vida contemplativa sobre la vida activa.
Dirigió, en el Liceo, un centro de investigaciones científicas, cultivó la metafísica, la
psicología, la lógica; sabemos que fue tomando progresivamente distancia de las
doctrinas de su maestro (“...amicus Plato, sed magis amica Veritas...”)  y terminó
repudiando el idealismo. Platón tenía la mirada dirigida hacia el cielo, el pretendido
cielo de las ideas; Aristóteles, por el contrario, los vuelve hacia la tierra y rehabilita
la  experiencia  sensible,  tal  como  lo  ilustra  el  famoso  cuadro  de  Rafael.  Es  un
método muy diferente al de Platón el que Aristóteles aplica al estudio de la política
y del derecho.

b) Principales obras sobre la política y el derecho.

1 Se encontrará una biografía en el Prefacio de la “Política”, (edic. Guillaume Budé, por Aubonnet).
Pueden consultarse las obras de Robin, Jaeger y Ross.

5

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Un buen número de obras de Aristóteles -hoy perdidas- parecen haber tratado
del derecho y la política: diálogos de juventud sobre “La Política” y “La Justicia”,
una  obra  sobre  las  costumbres  bárbaras  (Nomina  barbárica),  sobre  el  “poder
judicial”, sobre “la reyecía”, acerca de “Alejandro o las colonias”, compilaciones de
textos jurídicos (dikaionata) y estudios, realizados en el Liceo, sobre una centena de
constituciones.

Sólo una parte de la producción de Aristóteles ha llegado hasta nosotros; de ella
utilizaremos en nuestro estudio:

1º) las Éticas, sobre todo la Ética Nicomaquea (nota: Existen tres traducciones
francesas recientes, de Tricot, Gauthier y Volquin. Sobre la evolución de la doctrina
de  Aristóteles  en  sus  Eticas,  ver  Hamburger,  Morals  and  law,  The  growth  of
Aristotle’s legal theory, 1951) Aristóteles investiga aquí en qué consiste la felicidad
del hombre, fin de su conducta moral; define a la virtud como un justo medio: la
templanza consiste en no comer demasiado ni demasiado poco; ser liberal significa
un medio entre la avaricia y la prodigalidad. Nos interesa sobre todo el  libro V,
donde  se  encuentra  una  doctrina  completa  de  la  justicia  y  el  derecho;
accesoriamente,  los libros VIII  y IX sobre la amistad, las comunidades y la  vida
social y el VI sobre la prudencia y las demás virtudes intelectuales.

2º)  la  Política.  (nota:  Pueden verse  las  traducciones  de  Thurot  y  Prélot;  una
nueva edición bilingue de Aubonnet ha comenzado a publicarse por las Ediciones
Guillaume  Budé;  hay  una  traducción  inglesa  de  Rucklam  en  la  Loeb  Classical
Library). Poniendo en práctica su doctrina de la justicia, Aristóteles busca cuáles
pueden ser las mejores constituciones, adaptadas a la esencia del hombre y a las
variables condiciones de la vida social; analiza las experiencias de los estados de su
tiempo y diversos proyectos de constituciones.

3º) la Retórica. (nota: Ver la traducción de Voilquin). En este tratado del arte de
la oratoria, Aristóteles dedica un largo espacio a la elocuencia judicial; estudia los
argumentos  de  que  puede  hacer  uso  el  abogado:  el  derecho  natural,  las  leyes
positivas,  la  equidad.  Otro  ejemplo  de  aplicación  concreta  de  una  filosofía  del
derecho (libro I, cap. 9, 13, 14, etc.).

No es posible elogiar el estilo de estas obras tal como debe hacerse con las de
Platón;  su  pesadez  y  aparente  desorden  son  explicables  parcialmente  por  el
carácter imperfecto de su transmisión; no poseemos de Aristóteles nada más que
sus obras esotéricas, no destinadas al gran público: se trata más bien de notas de
clase, como nuestros actuales mimeografiados, de redacción poco cuidada. Un libro
como la  Política  parece  estar  constituido  por  fragmentos  diversos,  reunidos  sin
orden lógico; esto ha permitido a Prélot modificar la disposición tradicional de los
capítulos.  Pareciera  que  este  libro  datara  de  diversos  momentos  de  la  vida  de
Aristóteles  y,  aunque fuese  en parte,  obra  de  alguno de sus  discípulos.  (Ver  un

6

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



resumen de las  investigaciones contemporáneas acerca de la transmisión de las
obras de Aristóteles en: Bourgey, Aristote, Congrès Guillaume Budé, 1958).

Ello  no  impide  que  una  lectura  atenta  revele  de  inmediato  las  prodigiosas
cualidades de la obra: su honestidad intelectual, su modestia, su culto ardiente de la
verdad, su reticencia a sacar conclusiones definitivas; el desorden, los retrocesos y
reiteraciones de los que este libro está lleno, no son sino un signo de verdad. Para
nosotros, la filosofía del derecho de Aristóteles está maravillosamente adaptada a la
experiencia; por ejemplo, no se encontrará en ninguna otra parte la clave de lo que
debe entenderse por la expresión, muy poco conocida, de derecho natural. (Para un
estudio  más  detallado  de  la  filosofía  del  derecho  de  Aristóteles,  ver  nuestro
Compendio del derecho natural clásico, en las Lecciones de Historia de la Filosofía
del Derecho, 2ª edición, p. 109 y sigs., con bibliografía, p. 25).

 

II. La Definición del Derecho
En Platón hemos encontrado una noción muy amplia del derecho, no diferenciada

de la moral. Es un gran mérito de Aristóteles, en el libro V de la Ética Nicomaquea,
el  haber develado una noción mucho más precisa,  cuya importancia histórica es
considerable.  Esta  noción  estricta,  no  es  un  invento  de  Aristóteles,  constituido
arbitrariamente en sueños, a la manera idealista; por el contrario, él la ha extraído
de  la  experiencia  y  de  la  observación  del  lenguaje,  que  es  el  reflejo  de  la
experiencia.  Aristóteles  investiga  el  sentido  del  término  DIKAION,  que  nosotros
traducimos a la vez por “justo” o por “derecho”. Los nombres reciben en el lenguaje
vulgar acepciones muy variadas, en virtud de la pobreza de nuestro lenguaje; “plura
sunt negotia quam vocablo”.  Pero un análisis atento nos libera de confusiones y
distingue el sentido propio del término de los sentidos derivados; pone de relieve el
sentido  estricto  y  más  auténtico  del  nombre.  Por  este  método,  quedarán
circunscriptos el objeto específico y el campo de aplicación de la virtud de justicia y
luego definida la ubicación del derecho en relación a la justicia.

1.- El objeto de la justicia: la distribución.

Se designa algunas veces como justa -es por esta observación que comienza la
investigación  de  Aristóteles-  toda  conducta  que  parece  conformarse  con  la  ley
moral; en este sentido, la justicia incluye a todas las virtudes, resulta ser una virtud
universal. Aristóteles no rechaza esta acepción amplia; muestra su razón de ser, el
porqué podemos ser llevados a calificar a toda virtud, incluso la templanza o el
coraje, con el nombre de justicia: cuando consideramos -ante todo-  el ejercicio de

7

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



estas virtudes en función de su utilidad social, como cuando el coraje se dirige al
cumplimiento de un deber hacia la patria.

Pero  es  posible  discernir  una  acepción  más  precisa  del  nombre,  su  sentido
primigenio,  aquel  que  merece  en  mayor  medida  nuestra  atención:  la  justicia
particular. El objeto propio de esta virtud es el dar a cada uno lo suyo -suum cuique
tribuere-  conforme  a  la  fórmula  tradicional  ya  estudiada  por  Platón  y  que
encontraremos reiterada a través de toda la literatura clásica; es el efectuar un
reparto conveniente, que no atribuya a cada uno ni más ni menos de lo que exige
una  medida  recta,  una  cierta  “igualdad”  (ison).  Aristóteles  encuentra  aquí  una
aplicación de su teoría general de la virtud como un justo medio; pero aquí ese justo
medio se encuentra en las cosas mismas, que se distribuyen a cada uno en cantidad
ni demasiado grande ni demasiado pequeña, sino intermedia entre ambos excesos
(medium rei). Veremos más adelante la importancia de esta última observación.

De este modo, el  objeto de la  justicia  no se  confunde con el  de la moral  en
general y comienza a formarse una idea menos amplia y difusa del objeto del arte
jurídico.

2.-Justicia distributiva y conmutativa.

Para precisar mejor el sentido de esta especie de “igualdad” por la que se
define a la justicia propiamente dicha, Aristóteles realiza el análisis de estas dos
justicias:  “distributiva”  y  “conmutativa”.  Esta  distinción  es  hoy  en  día  muy  mal
comprendida,  en  virtud  de  las  deformaciones  que  ha  sufrido  a  manos  de  sus
intérpretes, sobre todo en el pensamiento jurídico moderno posterior al siglo XVI.

a)  La  justicia  distributiva  tiene  por  cometido  la  distribución  de  los  bienes,
honores y cargas públicas entre las personas; aquel que es -tal como acabamos de
decirlo- el cometido propio de la justicia. Es por aquí que debe comenzar la puesta
en práctica de la justicia. Es en esto en lo que ella principalmente consiste.

Ahora bien, en este caso, la igualdad que nosotros buscamos es una proporción;
una igualdad “geométrica” o igualdad entre dos fracciones. La justicia tenderá, por
ejemplo, a que exista la misma relación entre los honores que tributamos a Mozart y
a Puccini que entre la calidad de la música de estos dos autores; entre los salarios
del zapatero y del arquitecto, que entre el valor, la cantidad o la calidad del trabajo
de estas dos personas.

precio de la casa                       trabajo del arquitecto
----------------------------          =      --------------------------------

precio de los zapatos                         trabajo del zapatero

8

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



b) La justicia conmutativa no cumple sino un papel subsidiario. Si suponemos a
los  bienes,  honores  y  cargas  ya  distribuidos,  a  los  patrimonios  ya  establecidos
conforme a la fórmula precedente, resulta que este equilibrio quedará alterado cada
vez que una fracción de bienes atribuida a un patrimonio pase a formar parte de
otro, como cuando mil francos salen de un bolsillo para pasar al de otra persona.
Resulta necesario entonces corregir ese desequilibrio -de aquí el nombre de justicia
“correctiva”, “dikaion diortoticon”-, lo que no puede hacerse sino restituyendo una
cantidad equivalente; operación que, al fin de cuentas, se reduce a un intercambio
(conmutación o “sinalagma”).

En esta hipótesis subsidiaria, la igualdad buscada se expresa en una fórmula más
simple, llamada de igualdad “aritmética”. Aquí el oficio del juez es el de calcular
una restitución igual al daño sufrido; si un automóvil de propiedad de “A” ha pasado
al patrimonio de “B”, sea porque lo ha robado, porque lo ha comprado, o porque ha
sido expropiado por causa de utilidad pública en su beneficio, será necesario que
“B” pague en su lugar su justo precio.

Por ejemplo:

un automóvil  = 5.000 francos
Esta  división  entre  dos  tipos  de  aplicación  de  la  justicia,  con  dos  métodos

diferentes, en la que culmina el estudio de Aristóteles, es de una gran fecundidad.
Es ella probablemente la fuente de la distinción entre derecho público y derecho
privado: si se acepta que el estado y el derecho público son los competentes para
realizar la  primera  de las  tareas  -la  distribución de los  patrimonios-,  es  posible
constituir  una  regla  autónoma para  regular  las  conmutaciones:  esta  será  la  del
derecho privado, que la ciencia de los jurisconsultos ha desenvuelto a partir del
principio de la igualdad simple o aritmética. De hecho, los jurisconsultos romanos
han explotado metódicamente este último principio como en los casos de la teoría
del  enriquecimiento  sin  causa  del  mutuo  del  justo  precio,  del  “damnum injuria
datum” o de las condiciones “sine causa”.

Pero no debemos olvidar, como en forma errónea los hacemos ordinariamente,
que a fin de cuentas la tarea de la justicia es realizar una sana distribución; que la
justicia conmutativa no es sino un anexo de la distributiva,  un “correctivo “.  La
“igualdad” por la que definimos el fin de la justicia, en sentido estricto, consiste
ante todo y precisamente en una proporción.

3. Su campo de aplicación: el “díkaion politikon”.

9

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



¿Sobre qué realidades se ejerce la justicia, en qué dominio debe ella esforzarse
para dar a cada uno lo suyo? Para Platón, que no distingue casi entre el derecho y la
moral, es la justicia la que deber organizar el equilibrio interior del individuo, dando
un rango inferior al coraje que a la razón y a los instintos sensibles que al coraje.

Aristóteles no ignora este sentido amplio, este sentido moral del término justicia;
puede decirse que un hombre sabio, fuerte y templado es un justo. Pero se trata en
este  caso  de  un  sentido  derivado,  metafórico  (Etica  Nicomaquea,  V,  11,  9).
Aristóteles distingue y subraya otra acepción del término justo, que es para él la
principal: lo justo es sobre todo, el equilibrio realizado, en una ciudad, entre los
diversos  ciudadanos  asociados.  La ciudad está  formada por hombres  libres,  con
intereses distintos y que se disputan bienes y honores; es entre ellos que juega los
justo político “dikaion politikon”- especie principal de lo justo.

Esto no significa que no pueda hablarse, de modo más o menos impropio, de una
justicia ejercida en sociedades menores, sobre todo en la familia. Existe también en
las familias un cierto reparto de bienes que realiza el padre entre la mujer, los hijos
y los  servidores  y  puede decirse  que este  reparto  tiende  a  la  justicia,  “dikaion
patricon” u “oeconomikon”. Pero el empleo de ese término allí es impropio, ya que
no existen en la familia intereses propiamente distintos, de modo que pueda haber
lugar a una partición estricta. Los hijos -dice Aristóteles- “son algo del padre”, no
son “otros que su padre”, no tienen patrimonios distintos. Lo mismo ocurre con los
servidores, según las concepciones antiguas. La familia es, como lo diríamos hoy,
comunidad,  no sociedad;  no existe  derecho en su seno,  ni  justicia  en el  sentido
estricto  del  término.  Algo  similar  ocurre  en  los  grupos  de  amigos,  a  los  que
Aristóteles consagra los últimos libros de la Etica; y tampoco en una ciudad ideal,
platónica, en la que reinaría la caridad (Etica Nicomaquea, VIII, 1, 4).

Por lo tanto, no existe derecho, dikaion, en el sentido más propio del término,
más que en las relaciones entre ciudadanos.  Esto contradice las modernas tesis
confusionistas de un Gurvitch, que pretenden encontrar un derecho en los grupos
infraestatales;  por  otra  parte,  presagia  la  distinción  entre  “sociedad”  y
“comunidad”, gesellschaft y gemeinschaft. Aristóteles ya sabía todo esto, antes que
los sociólogos alemanes del siglo XIX. Y los historiadores del derecho no han sacado
todo el provecho que debían, en esta materia, de la doctrina aristotélica: en Roma
no se encuentra un derecho que regule las relaciones del “paterfamilias” con sus
hijos o del amo con el esclavo. Y esto no es una razón válida para tildar al régimen
romano de inhumanidad;  no quiere  decir  que el  hijo  y el  esclavo no estuvieran
protegidos por otros modos de “control social”; ningún texto romano ha sostenido
jamás que los esclavos no fueran personas; por el contrario, Gayo los enumera entre
ellas.  Lo  que  sucede  es  que  la  protección  del  esclavo  no  competía  al  arte  del
derecho, según el lenguaje de Aristóteles del que debemos admirar su precisión.

4.- Distinción entre el derecho y la moral.

10

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Platón confundía  bajo  los  términos  “nomos” y “dikaion”  el  derecho y toda la
moral. El esfuerzo de Aristóteles por salir de esta confusión culmina en los capítulos
VIII y IX del libro V de la Etica Nicomaquea, en donde llega a una clara distinción
del derecho y la justicia.

No queda duda de que Aristóteles trata del derecho, del “dikaion”, en su estudio
sobre la justicia; la ciencia del derecho es una parte de la ciencia de la justicia, pero
que se distingue de ella. También en este tema va a proceder Aristóteles con su
habitual respeto por la experiencia, comenzando por la observación del lenguaje: es
evidente que existe una diferencia entre ser y cumplir con lo justo; entre “dikaios” y
“dikaion”. Se puede cumplir con el “dikaion”, es decir con los actos justos, sin ser yo
mismo “dikaios”,  es  decir,  íntimamente justo.  Por ejemplo:  se puede devolver el
depósito,  no por espíritu de justicia,  sino solo por temor al  gendarme. Como es
posible -por otra parte- ejecutar actos injustos por error o bajo los efectos de una
constricción cualquiera, sin que exista injusticia subjetiva.

La ciencia del derecho, del “dikaion”, concierne solamente a los actos exteriores;
a esa igualdad en las cosas, en las relaciones entre los ciudadanos, a ese “medium
rei” que hemos definido ya como el objeto de la justicia. Al moralista dejamos la
investigación de las intenciones, lo que no significa que el jurista no sea un auxiliar
de la moral, ya que indica al moralista aquello que la intención debe procurar en su
ámbito. Pero el jurista no se ocupa sino del objeto sin importarle el modo en que se
lo persiga. Santo Tomás dirá que el “jus” es el “objetum justitiae”.

Es de este modo como el derecho se especializa dentro del ámbito moral y las
leyes solamente morales  se distinguen de las leyes jurídicas;  no toda ley es -tal
como  lo  creía  Platón-  ley  jurídica.  La  ciencia  del  derecho  ha  conquistado  su
autonomía a partir de un análisis riguroso y fiel de la experiencia, como lo es el que
realiza Aristóteles en el libro V de la Etica Nicomaquea.

Por  abstractos  que sean estos  análisis,  tienen una enorme importancia  en la
historia del derecho, aunque no se les ha prestado la debida atención. Han existido
civilizaciones  que confundían derecho y moral;  así  lo  hacía  Platón y  en la  edad
media  los  seguidores  de  San  Agustín.  Por  el  contrario,  otras  -siguiendo  el
descubrimiento  de  Aristóteles-  han  sabido  delimitar  un  sector  específicamente
jurídico,  dejando fuera  del  derecho  el  estudio  de  otras  virtudes,  distintas  de  la
justicia  -caridad,  liberalidad,  misericordia-,  como  asimismo  el  examen  de  las
intenciones del sujeto. Es sobre una definición estricta del derecho que se construyó
el derecho natural clásico y el derecho europeo moderno, siguiendo a Santo Tomás.
Ello,  porque el  contenido de la  ciencia  del  derecho,  sus  fuentes,  su método,  su
espíritu, dependen en gran medida de las fronteras que se asigne a esta ciencia.

11

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



III. Las fuentes del derecho

1.- El derecho natural aristotélico

No menos vigoroso y acertado se revela el estudio de Aristóteles acerca de las
fuentes del derecho; en la Etica Nicomaquea, la Política y la Retórica, Aristóteles
investiga el sentido de la noción de derecho natural,  criticada generalmente por
quienes no tienen una noción precisa de todo lo que ella encierra.

Los  juristas  de  nuestros  días  separan  el  “derecho  positivo”  de  lo  que  ellos
denominan como “derecho natural”; para ellos el derecho, o bien se deduciría de las
leyes positivas o bien habría que extraerlo de otra fuente: los pretendidos axiomas
inscriptos en la razón del hombre, aquello que los neokantianos denominan hoy en
día derecho natural.

Este dualismo nos parece totalmente alejado del pensamiento de Aristóteles. No
hay duda de que él distingue dos especies de justo o de derecho (Etica Nicomaquea,
V,  7):  justo  natural  y  justo  positivo;  asimismo  nos  advierte  que  algunas  veces
debemos contentarnos con este derecho poco formalizado y embrionario que es el
“dikaion Physikon”. El derecho natural adquiere, por lo tanto, una cierta existencia
autónoma, pero muy imperfecta. Normalmente, la solución jurídica debe atenerse
conjuntamente  a  estas  dos  fuentes,  que  no  se  oponen  sino  que  son
complementarias: por una parte el estudio de la naturaleza y luego, en una segunda
etapa, la determinación precisa del legislador o del juez. No existe oposición entre
lo  justo  “natural”  y  las  leyes  sancionadas  por  el  estado,  sino  que  estas  leyes
expresan y complementan lo justo natural. Esta doctrina del derecho natural está
lejos de desconocer la importancia del legislador.

Pero analicemos ante todo el primer momento de la elaboración del derecho: se
trata de un momento intelectual, teórico, especulativo; en primer lugar, el derecho
procede de la observación de la naturaleza; por ello, debemos tratar de comprender
fundado  en  qué  filosofía  puede  pretender  Aristóteles  extraer  el  derecho  de  la
naturaleza, para luego realizar, en la Política, su puesta en práctica.

A.- Los principios.-

Educados como estamos en la filosofía kantiana, nos resulta, difícil concebir que
del estudio de los hechos puedan extraerse consecuencias normativas, del “sein” el
“sollen”.  Lo que sucede es  qué la  noción aristotélica  de naturaleza  desborda el

12

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



conjunto de los “hechos” a los que se limita la ciencia moderna; que el “ente”, tal
como lo concibe la filosofía del Estagirita, no es lo mismo que el “sein” kantiano;
que  eI  método  de  observación  recomendado  por  Aristóteles,  es  mucho
mas ,complejo que el de los sabios de hoy en día.

a) La naturaleza 

Aristóteles es demasiado respetuoso del lenguaje espontáneo del pueblo como
para ignorar que el término naturaleza –“physis”-, como también la palabra derecho
–“dikaion”-,  tienen  numerosos  sentidos.  El  primero  de  estos  términos  puede
designar ante todo al conjunto del mundo exterior donde nos es dado vivir; ahora
bien,  este  cosmos  ordenado  implica  un  ordenador;  el  mundo,  en  la  visión  de
Aristóteles es la obra de una inteligencia, de un artista, que el Estagirita compara
con un alfarero, que manipula la arcilla con el fin de darle una forma. Para él, el
mundo no está regido solamente por leyes de causalidad eficiente o material, que
son las que importan a los sabios modernos, sino también por las de causalidad
formal y finaI. Como el vaso del alfarero, el mundo está formado en función de una
finalidad. Aquí se ve claramente porqué el cristianismo tomó para sí esta filosofía,
que se amoldaba a la idea de un Dios creador.

Se puede decir también, que cada ente particular tiene su propia naturaleza y
esta naturaleza es aquello que ese ente debe ser -su forma, su finalidad- según el
plan de la naturaleza entendida en sentido universal. “La naturaleza de cada cosa es
su fin” (Política, I, 2, 8, 1252 b), escribe Arlstóteles; y, en lo que toca a los seres
vivientes, significa que su “naturaleza” no es solamente lo que ellos son desde el
punto de vista de la ciencia moderna. El hombre, por ejemplo, no logra en forma
inmediata  la  plenitud  de  su  ser;  su  naturaleza  no  es  propiamente  lo  que  el  es
actualmente en acto, sino sobre todo aquello que tiende a ser y que se encuentra en
potencia: su forma, su fin. Un arquitecto que juega al bridge en una velada social,
no deja de ser un arquitecto porque no esté ejerciendo actualmente su oficio, ya que
potencialmente puede, en cualquier momento, construir una casa. Asimismo el ser
del hombre no es el del niño lloroso o el del enfermo, sino el del adulto que ha
llegado a su pleno desarrollo. Hay en la naturaleza muchos seres vivientes que se
encuentran ordenados a ser en su completo desarrollo, que es su fin y su felicidad.

En  un  sentido  análogo,  el  término  naturaleza  puede  también  designar  ese
principio,  esa  fuerza,  esa  tendencia  qué,  según esta  filosofía,  impulsa al  ente  a
realizar su fin (Política, VII, 12, 6 y 7-VII, 14, 15).

Estamos muy poco cercanos al lenguaje moderno que, por naturaleza, designa al
hecho  bruto.  En  la  doctrina  de  Aristóteles,  la  noción  de  naturaleza  implica
referencia  a  fines,  de  tal  modo  que  pueden  inferirse  de  ella  conocimientos
normativos.

13

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



b) La observación de la naturaleza

La  observación  de  la  naturaleza  es,  para  Aristóteles,  mucho  más  que  la
observación de los hechos de la ciencia moderna: no es pasivamente descriptiva y
neutra, sino que implica el discernimiento activo de valores.

Reconocer la naturaleza de las cosas, supone la realización de una elección en el
mundo  de  los  fenómenos.  Existen  monstruos  en  el  mundo,  realidades  nacidas
defectuosas, tal como las rebarbas informes que el alfarero desecha: por ejemplo,
las plantas mal formadas, que no llegan a crecer, los carneros que nacen con tres
patas,  los  hermanos  siameses,  los  sordomudos  o  ciegos,  los  enfermos  y  los
achacosos. La ciencia completa de la naturaleza que es una ciencia también del
orden y de las causas finales, sabe distinguir estos seres malogrados de los sanos, y
ello según la naturaleza.

Para Aristóteles, existen bárbaros que no pueden alcanzar el mismo grado de
desarrollo de la naturaleza humana que los hombres civilizados; existen familias mal
constituidas, que no logran asegurar la vida, la subsistencia del grupo; ciudades
destinadas  al  fracaso  y  a  la  anarquía  interior.  Una  observación  integral  de  la
realidad debe conducirnos a distinguir los hombres y las sociedades constituidos
según   el  plan  de  la  naturaleza,  de  aquellas  desviaciones  malsanas,  como  el
naturalista  distingue  el  aborto  del  ser  natural.  Del  mismo  modo,  es  posible
distinguir aquello que es justo según la naturaleza, de aquello que es desde este
mismo punto de vista, torcido e injusto.

B- APLICACIONES

Aristóteles puso en práctica sus principios en la Política, donde le vemos elaborar
soluciones  jurídicas,  sobre  todo  de  derecho  constitucional.  Su  método  es  bien
distinto del seguido por Platón en La República con el mismo objetivo. Trataremos
de descubrir este método en algunos ejemplos particulares.

a) El régimen de la ciudad

En el libro I de la Política, Aristóteles establece una tesis fundamental: que el
hombre es un animal político “zoon politicon”. Esto significa que está hecho para
vivir en ciudades, ni tan grandes como los imperios o nuestros estados modernos, ni
demasiado pequeñas. Más tarde precisará cuales deben ser las dimensiones y el
número de la población de este grupo político natural.

14

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



¿De  qué  modo  llega  a  esta  conclusión?  Observando,  por  ejemplo,  que  los
salvajes,  que  viven  más  o  menos  solos  o  en  pequeñas  tribus,  no  llegan  al
desenvolvimiento  cultural  que  parece  exigir  la  naturaleza,  la  que  ha  dotado  al
hombre, a diferencia de los animales, del lenguaje y de la inteligencia, sin duda
para que las cultive. Los imperios muy grandes no le parecen -según su experiencia-
conducir  al  hombre  a  la  perfección  y  la  felicidad.  Solamente  las  ciudades  han
producido, sobre todo en Grecia, literatura, artes, filosofía. Del mismo modo que un
navío no podría cumplir la  tarea para la que ha sido hecho, si  fuera demasiado
pequeño como para llevar pasajeros, o demasiado grande como para entrar en el
puerto, razón por la que no merecería el nombre de navío, del mismo modo ocurriría
con las ciudades (Política, VII, 4, 6).

Solo la ciudad es por lo tanto natural -”phisyke”- lo que no quiere decir que todos
los hombres vivan en ciudades, ni que las haya habido en los orígenes de la historia.
Por el contrario, “debe estimarse que los fundadores de ciudades han sido grandes
benefactores”  (Política,  I,  2,  15,  1253  a).  El  hombre  es  un  animal  político  en
potencia y solo esforzándose es que deviene tal en acto.

Una observación: podría parecer que este axioma debiera ser tenido hoy en día
por falso. Pero ello no es seguro, ya que la participación de todos en la vida pública
se ejerce mal en un estado demasiado grande; nuestros federalistas retornan a la
filosofía de Aristóteles. El no excluyó las federaciones de ciudades (Política, VII, 6,
1) y más adelante veremos que Aristóteles nunca pretendió llegar, en este punto, a
conclusiones  definitivas,  sino  solamente  provisorias,  validas  con  referencia  a  la
información y las experiencias de su tiempo.

b) La esclavitud

Es  en  el  mismo  libro  I  de  la  Política,  que  Aristóteles  sostiene  -entre  otras
doctrinas tales como la de la autoridad del padre sobre sus hijos y del marido sobre
su esposa- el carácter natural de la esclavitud. No se trata aquí de derecho, ·dikaion
politikon·, sino de “economía”, es decir, de la organización de la familia; de todos
modos, el método de investigación es el mismo.

Aristóteles  llega a esta conclusión -no sin tanteos ni  dudas (Política,  I,  6,  1)-
partiendo de la observación de los hechos, “ton ginomeron” (Política I, 5, 1). Para
que la producción necesaria para la subsistencia del grupo familiar se logre sin
interferir con su desenvolvimiento cultural, aparece como un dato de experiencia Ia
necesaria división de tareas entre los amos y los esclavos (Política, I, 4, 3). Por otra
parte, la naturaleza ha hecho a las razas desiguales, de suerte que algunas de ellas
parecen destinadas solo a proveer mano de obra (Política, VII, 6, 1).

15

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



De  esto  no  se  sigue  que  todas  las  formas  de  esclavitud  se  encuentren
justificadas: existen servidumbres injustas, fundadas sólo sobre la violencia y por lo
tanto contrarias a la naturaleza (Política, I, 6 1). Aristóteles liberó en su testamento
a todos sus esclavos. No se sigue tampoco que la autoridad sobre el esclavo sea
absoluta, ni idéntica a la que se tiene sobre las bestias: Aristóteles se esfuerza en
demostrar que así como se conduce a bestia por la fuerza, la naturaleza exige que
se persuada al siervo y que una cierta “amistad” -“philia”- debe existir entre él y su
amo (Política, I, 6, 9, 1255 a). También por naturaleza existe una diferencia entre la
autoridad marital y la del amo sobre el esclavo; algunos pueblos bárbaros sufren las
consecuencias,  tal  como  la  experiencia  lo  prueba,  de  no  hacer  esta  distinción
(Política, I, 2, 4, 1252 a).

Una observación: no nos apresuremos a juzgar perimida esta doctrina. Por más
que ello choque con nuestros ideales igualitaristas, existen todavía siervos: hay una
jerarquía entre patrones, capataces y obreros que obedecen. El término “doulos”
que  utiliza  Aristóteles,  significa  propiamente  servidor  y  no  lo  que  el  siglo  XIX
entendía por esclavo. Existen también diferencias de capacidades vinculadas -tal
como lo observó el  Estagirita-  al clima. Pero debemos notar sobre todo, que las
conclusiones de Aristóteles no pretenden ser definitivas: “si los barcos navegaran
solos no serían necesarios los esclavos” escribía en la Política (I, 4, 3); ni tampoco
tan precisas como se sostiene de ordinario.

c) El mejor régimen

Los otros libros de la Política referidos al derecho, nos proveerán por centenas
de ejemplos de aplicación del mismo método; así, sobre la edad y condiciones para
el matrimonio (Política, VII, 14, 1, 4 y 7), la restricción de los nacimientos (Política,
VII, 14, 10), el reparto de las cosas en bienes públicos y privados, etc...

Elijamos  la  conclusión  más  importante  de  la  obra,  que  es  de  derecho
constitucional.  Aquí sobre todo practica Aristóteles el  método de la observación,
principalmente en aquellos pasajes que -según los especialistas- son de redacción
tardía (libros IV, V y VI). Con sus discípulos del Liceo, Aristóteles analizó más de
cien constituciones distintas de ciudades y estados de su tiempo. Este trabajo es la
base de la Política y sus experiencias parecen probar que el régimen más apto para
hacer a los ciudadanos felices, sabios, cultos -lo que no son los espartanos, que
cometen el error de vivir sólo para la guerra (Política, VII, 8, 2-13, 11 y 12)-es uno
intermedio  entre  la  aristocracia  y  la  democracia;  es  bueno  que cada ciudadano
participe en la vida pública, pero una buena distribución de los honores y cargas
públicas tendrá en cuenta también a la riqueza, las capacidades y la edad (Política,
VII, 13, 3). Y la experiencia demuestra que es “natural”, es decir útil con referencia

16

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



al desarrollo de los ciudadanos, que no siempre estén en el gobierno los mismos
hombres (Política, III, II, 2 y sigs., VII, 3, 4).

Pero la doctrina de Aristóteles es de una gran prudencia, el mejor régimen en
teoría no lo es en todas las hipótesis. La experiencia comprueba que en una ciudad
de guerreros, en una fortaleza, conviene una mayor medida de aristocracia; en una
ciudad campesina, una mayor medida de democracia; “la acrópolis es oligárquica y
la llanura democrática”, escribe el filósofo (Política, VII, 10, 4; IV, 1, 2 y 3).

Aristóteles es el “padre de la doctrina del derecho natural”; fue él quien hizo
resaltar el término “dikaion phisicon”, quien elaboró la teoría y quien la puso en
práctica; es el fundador de una doctrina a la que, a través de los siglos, debían
adherir innumerables juristas. Pero el derecho natural de Aristóteles es algo muy
diferente de lo que la mayoría se imagina.

La  mayor  parte  de  nuestros  contemporáneos  piensa  que  las  soluciones  de
derecho  natural  habrían  de  ser  deducidas  de  ciertos  principios:  ya  se  trate  de
principios “a priori” de la razón práctica, como en la escuela kantiana, ya sea de
alguna  definición  abstracta  de  la  “naturaleza  del  hombre”,  como en  la  Escuela
Moderna del Derecho Natural. Acabamos de ver que esto no es así en el fundador
de la doctrina. Como buen realista, Aristóteles practica un método de observación:
del mismo modo que un botánico, colecciona las experiencias de los imperios y de
las ciudades de su tiempo, anticipándose al derecho comparado y la sociología del
derecho. El derecho natural es un método experimental.

También es  una idea  aceptada,  que el  derecho natural  estaría  compuesto  de
reglas  inmutables  y  definitivas,  a  las  que  se  acusa  de  no  adaptarse  a  los
movimientos históricos de nuestra sociedad, a las circunstancias de tiempo y de
lugar. Un nuevo error. Platón trazó, a raíz de su método idealista, el régimen de un
estado ideal diseñado de una vez para siempre; en conclusión, francamente utópico.
Pero Aristóteles no llega, ni pretende llegar, a consecuencias tan absolutas, antes
bien,  propone  conclusiones  probables,  siempre  abiertas  a  los  desmentidos  que
puedan resultar de nuevas experiencias; fluctuantes y más o menos difusas.

Podremos sentir una cierta decepción frente a doctrinas tan tímidas; a menos
que  un  nuevo  acierto  de  esta  doctrina  sea  el  haber  reconocido  los  limites  del
derecho natural.

2.—La teoría de las leyes positivas

17

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Es un contrasentido demasiado habitual imaginarse que la doctrina del derecho
natural predica la desobediencia a las leyes. Por el contrario, con el mismo espíritu
que  Sócrates,  Aristóteles  en  un  partidario  decidido  de  las  leyes  positivas.
Lúcidamente, ha reconocido su necesidad, escrutado sus orígenes y determinado su
necesidad.

A.- SOBRE LA NECESIDAD DE LAS LEYES

La imperfección de la ciencia del derecho natural.

Acabamos de comprobar que, en un primer momento, la investigación acerca de
lo justo por la observación de la naturaleza, no llega sino a resultados imprecisos.
Resumamos las principales causas de esta deficiencia:

a) El método aristotélico es siervo de la observación, es decir de una observación
necesariamente  incompIeta,  de  una  experiencia  siempre  cambiante,  que  puede,
enriquecerse a cada momento con elementos nuevos. Aristóteles funda la esclavitud
sobre la constatación del hecho de que “los navíos no pueden andar solos” ¿que
será de ella luego de la invención de las máquinas?. El Estagirita llega a la condena
del préstamo a interés, luego de un estudio acerca del papel de la moneda en la
ciudad griega; ¿qué pensarán acerca de ello los economistas modernos?.

Es un principio de la lógica aristotélica que a cada tipo de objeto corresponde un
modo de conocimiento distinto, con su grado de certeza propio. Existe poca certeza
en el  derecho;  Aristóteles  nos advierte que en el  estudio del  derecho no puede
hablarse, propiamente, de una ciencia -“episteme”-; es ciencia aquel conocimiento
cierto que se deduce de principios evidentes. Las matemáticas son ciertas porque
las deducimos de axiomas que tenemos por evidentes.  Pero,  ¿qué sucede con lo
justo?.  Si  tuviéramos  acceso  al  plan  del  divino  artesano  de  la  naturaleza,  si
poseyéramos la fórmula que define al  ser del hombre, nos sería posible deducir
conclusiones seguras. Pero éste no es el caso. La naturaleza es una desconocida, de
la que nosotros perseguimos el  inasible secreto por el  camino de la experiencia
sensible. El derecho es objeto de una búsqueda jamás acabada, que se opera sobre
la  base  de  las  observaciones  a  través  del  método  dialéctico;  búsqueda  que  no
accede más que a resultados provisorios.

b) Pero existe una razón más profunda para que el derecho natural no pueda
enmarcarse  en reglas  fijas:  ella  es  que el  derecho es  siempre adecuación a  las
circunstancias cambiantes; no es el mismo el régimen que conviene a la acrópolis
que a la llanura, a Atenas, Esparta o Tebas; a la Atenas del siglo V y a la del siglo III.

El  derecho  es  por  esencia  móvil:  nadie  ha  proclamado  esta  verdad  más
resueltamente que Aristóteles en el texto tan célebre de la Etica Nicomaquea (V, 7,
1  y  sig.),  en  que  define  el  derecho  natural.  Se  trata  de  un  texto  difícil,  que

18

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



desconcierta  a  los  intérpretes  impregnados  del  espíritu  moderno  y  del  que  los
traductores  franceses  nos  dan  versiones  divergentes  (Cf.  las  traducciones  de
Gauthier, Tricot, Voilquin y Thurot). Pero el sentido general es claro: “No obstante
que existe algo justo por naturaleza, las reglas de lo justo se encuentran sometidas
al cambio”. “El fuego arde de la misma manera en Persia que en Grecia, pero el
derecho es siempre cambiante”. No queda perfectamente claro, en este texto de
Aristóteles, si las transformaciones del derecho se deben a aquello que el derecho
tiene de convención, o a lo que de cambiante tiene la naturaleza humana. Parece
más apropiado pronunciarse en este ultimo sentido: “   ¿Entre todas esas reglas que
podrían ser de otro modo, cuáles pertenecen a la naturaleza de las cosas y cuáles no
y son solamente convencionales y fruto de un acuerdo común, si tanto las unas como
las otras están del mismo modo sujetas a mutaciones?. Lo que al menos queda bien
claro es que esta distinción es válida también en otros ámbitos: por ejemplo, es por
naturaleza que la mano derecha es más fuerte que la izquierda y no obstante se
puede llegar a ser ambidiestro” (trad. Gauthier).

De aquí resulta que del estudio de lo justo natural no pueden extraerse reglas.
En nuestros días y dentro del mundo católico, se publican periódicamente “tratados
de derecho natural”, conteniendo reglas que se consideran definitivas; ellas pueden
ser  una  causa  de  trastorno  para  el  jurista,  ya  que  se  yuxtaponen  a  las  reglas
llamadas  de  “derecho  positivo”;  ahora  bien,  en  caso  de  contradicción,  ¿cuáles
elegir?.  Kelsen  tuvo  razón  al  denunciar  este  dualismo  embarazoso.  Pero  la
pretensión de Aristóteles no fue la de establecer reglas de derecho natural; lo justo
natural no tiene forma de norma expresa. Es cierto que en la Retórica recomienda a
los abogados recurrir, cuando la ley escrita es desfavorable a su causa, a las leyes
según la naturaleza” –“nomoi kata phisin”-; pero, al leer nuevamente el texto, se
evidencia  que  no  se  trata  sino  de  leyes  en  sentido  metafórico:  de  leyes  no
formuladas, no escritas -“nomoi agraphoi”- (Retórica, I, 13,11 y 12 - I, 14, 7 - I, 15,
3, etc.).

La  observación  de  la  naturaleza  es  impotente  para  conducirnos  al  logro  de
soluciones concretas, su estudio no es sino un primer momento en la elaboración
del derecho, no nos proporciona sino esquemas poco determinados; utilizando el
lenguaje  aristotélico,  nos  proporciona  nada más que una cierta  materia,  que es
preciso informar.

RAZONES DE SER DE LAS LEYES

En una ciudad ordenada y civilizada, Aristóteles considera necesario que, a los
postulados  genéricos  del  derecho  natural,  se  agregue  como  complemento  la
redacción de leyes precisas. En la Retórica (I, 1), Aristóteles propone dos razones

19

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



en favor de la elaboración de leyes escritas y de la preferencia de sus soluciones a
lo justo extraído de la observación de la naturaleza.

 en  primer  lugar,  que  en  una  ciudad  es  más  fácil  encontrar  unos  cuantos
legisladores prudentes, informados y sabios, que una multiplicidad de jueces
con las  mismas cualidades;  y es  conveniente  que en una sociedad los  más
cultos dirijan a los demás.

 en segundo lugar, que es necesario no confiar demasiado en la imparcialidad
de los jueces, en quienes el juicio corre el riesgo de verse deformado por la
simpatía o el temor. El legislador se encuentra relativamente al abrigo de estas
desviaciones; por ello, “la ley es la razón sin apetito” (Política, III, 11, 1287).

Se  puede  agregar  otra  razón;  la  utilidad  en  la  ciudad  de  un  orden  cierto  y
uniforme.  Los Principios  vagos,  generales,  inciertos  del  derecho natural,  no son
suficientes para darnos soluciones jurídicas, ya que lo que necesitamos es resolver
el  caso,  no en general,  sino en esta  ciudad,  dentro  de  esta  familia  y  este  caso
particular, para lo que es necesaria la intervención suplementaria del legislador o
del juez.

B.-GÉNESIS DE LA REGLA DE DERECHO

No podríamos  afirmar  con absoluta  precisión quien debe ser  el  autor  de  las
leyes, ya que la doctrina de Aristóteles es relativista en este punto: hay algunas
ciudades en las que el poder conviene que sea dejado en manos de una oligarquía; o
del pueblo en la democracia; o, algunas veces, de un monarca. El mejor régimen se
encuentra en el medio y es un régimen mixto, lo que no simplifica las cosas, ya que
el poder se encuentra repartido.

El detentador del poder legislativo, o del poder judicial, es aquel que resulta ser,
por su situación particular en la ciudad -riqueza, nivel de cultura, representatividad,
etc.- responsable de los negocios públicos; ello, a fin de cuentas, en virtud de la
naturaleza y no por el voto de la mayoría. No hay en Aristóteles nada parecido a la
doctrina del contrato social.

¿Cómo se realiza la  tarea propia del legislador o del Juez, que de la materia
inconsistente de lo justo natural extraen una regla,  o una solución particular de
derecho positivo? ¿De dónde procede este nuevo aporte?. Ya no se trata, en esta
etapa, de trabajo de la inteligencia, sino de una obra de la voluntad. Lo que se
agrega  a  los  resultados  del  estudio  de  lo  justo  por  naturaleza,  para  formar  el
derecho positivo, es, en gran medida, arbitrario, o por lo menos no puede darse de

20

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



él una justificación racional. Según la célebre definición de la Etica Nicomaquea,
“no puede saberse de antemano” el contenido de lo justo legal positivo; el depende
de una decisión voluntaria del legislador (Etica Nicomaquea, VII, 6, 1).

Uno  de  los  grandes  principios  de  la  doctrina  es  el  que  la  legislación  y  la
jurisprudencia son cuestión, no de inteligencia o razonamiento discursivo, sino de
prudencia  (Etica  Nicomaquea,  VI,  1).  La  prudencia  es  precisamente  esa  virtud
intelectual que decide, en vistas a la acción, acerca de las situaciones contingentes,
sin tener el tiempo ni los medios de explicitar sus razones (Etica Nicomaquea, VI,
5). Ella es, por excelencia, la virtud del legislador y del juez, quienes deben decir lo
que es derecho en los casos particulares. “La política y la prudencia son la misma
disposición”  (Etica  Nicomaquea,  VI,  8,  1).  La  prudencia  es  “nomotética”,  o
“dikástica”,  legislativa  o  judicial;  de  aquí  porqué  los  romanos  hablaron  de
jurisprudencia.

Es doble, por lo tanto, el complemento que la decisión legislativa agrega a lo
justo natural: a) El legislador pone fin a la búsqueda de lo justo natural, que de otro
modo no tendría fin, en razón de que este estudio es infinito en un ámbito lleno de
incertidumbre; ya lo hemos visto: siempre abierto a nuevas experiencias o a nuevas
discusiones, dialéctico, procediendo por tanteos, siempre provisorio. Es necesario
concluir,  es preciso detener la investigación a fin de establecer una constitución
para Atenas, una solución a este proceso determinado. En este ámbito, la ciencia no
sabría concluir más que el asno de Buridan. La conclusión es obra de la voluntad del
legislador o del juez. b) El legislador agrega, además, determinaciones precisas a
los datos de justo natural; determinaciones necesariamente arbitrarias, ya que la
ciencia no las podría discernir. Por ejemplo, que para tal delito, es “una cabra” lo
que deberá sacrificarse en reparación y no “dos ovejas” (Etica Nicomaquea, V, 7, 1);
o que el  justo precio de tal objeto será fijado en tal  suma, justo precio que, en
cuanto a su fijación precisa, es necesariamente de derecho positivo. Es cierto que
queda por dilucidar quién es el que debe determinarlo: los magistrados, en caso de
tasación  autoritaria,  o  la  población  en  el  mercado;  en  el  régimen  mixto  de
Aristóteles, ambos sistemas se complementan. De este modo, se pone de manifiesto
que el derecho procede, a la vez, de la naturaleza y de la convención, ya que el
legislador trabaja si la descripción que acabamos de hacer es verdadera, sobre la
base de lo justo natural, pero agrega a este dato algo de su propia voluntad para
dar lugar a lo justo completo.

C- VALOR Y AUTORIDAD DE LAS LEYES POSITIVAS
LA FUERZA OBLIGATORIA DE LAS LEYES.-

21

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Los análisis que anteceden, tienen el mérito de explicitarnos las razones de la
autoridad de las leyes. Las leyes escritas tienen normalmente valor de justicia por
que reposan -al menos así lo hemos supuesto- sobre la ciencia de lo justo natural, de
la  que  ellas  son  la  conclusión;  por  lo  que  hace  a  las  adiciones  arbitrarias  del
legislador, sobre el poder reglamentario le corresponde por naturaleza, tal como lo
hemos explicado.

Por  lo  tanto,  el  conjunto  del  derecho  tiene  validez,  en  definitiva,  a  título  de
derecho natural: los elementos que proceden directamente de la observación de la
naturaleza, es decir las enseñanzas del derecho natural -“dikaion physicon”- tienen
valor  universal.  Aquellos  otros,  más  precisos,  que  provienen  de  la  decisión  del
estado -“dikaion nomikon”- no tienen valor para todos (“pantakon”), sino solamente
hasta donde se extiende el poder del legislador (Etica Nicomaquea, V, 7, l);  una
toma de posición concreta del obispo de París no vale nada, más allá de su diócesis.
Ellos componen, por lo tanto, el derecho propio de una ciudad particular (nomos
idios. Retórica I, 10, 3 - I, 13, 12 y sigs.).

Dentro de sus limites, el derecho positivo tiene tantos títulos para ser obedecido
como  el  derecho  natural;  es  también  llamado  justo  y,  para  expresarnos  en  el
lenguaje  de  los  teólogos,  obliga  en  conciencia.  Se  está  moralmente  obligado  a
circular por la derecha o a detenerse ante la senda peatonal, aunque esto provenga,
sin  lugar  a  dudas,  de  una  decisión  positiva.  No  es  bastante  fundar  la  fuerza
obligatoria de las leyes sobre la fuerza del gendarme, luego, ¿qué otro fundamento
más respetable que el mismo orden natural, que todos pueden leer en la realidad,
que todos pueden y deben reconocer? Todos tienen el deber de inclinarse ante el
derecho surgido de la naturaleza, pero nunca podrá probarse que debo hacerlo ante
los deseos de la mayoría o de la voluntad del poder pretendidamente investido por
el  contrato  social.  La  filosofía  de  Aristóteles  funda  la  autoridad  de  las  leyes,
cuestión sobre la que siempre se ha embarrancado el positivismo.

LÍMITES A LA AUTORIDAD DE LAS LEYES

Pero  es  sobre  todo  en  este  punto  que  la  teoría  de  Aristóteles  supera  a  los
positivismos, ya que asigna ciertos limites a la autoridad de las leyes.

a) Hemos reconocido más arriba el valor de las leyes positivas, suponiéndolas
establecidas dentro del cuadro de lo justo natural. Esta condición es relativamente
fácil de verificar, ya que no puede presumirse que el legislador haya querido salirse
de dicho cuadro; no tendría ningún interés. “La ley es razón sin apetito”, escribía el
filósofo. ¿Por qué razón el legislador, puesto a redactar una ley acerca del régimen
matrimonial, no buscará aquel régimen mas conforme con la naturaleza es decir,

22

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



más favorable al bien común? Fuera de los casos excepcionales, el legislador es
imparcial en estás materias.

También hemos postulado que el legislador pertenece a la elite del cuerpo social,
es  decir,  a  los  más  informados  y  prudentes,  lo  que  no  es  de  ninguna  manera
absurdo. E inclusive, cuando el legislador se equivoque en tal o cual cuestión de
detalle, ello no será una razón para retirarle nuestra obediencia; no porque nuestro
médico incurra en un error,  dejaremos de considerar conveniente obedecerlo en
general (Retórica, I, 15, 12).

Pero  es  evidente  que  existen  también,  excepcionalmente,  legisladores
desinteresados  del  bien  público;  indignos  e  ignorantes,  como  asimismo  leyes
francamente  malas.  A  ellas  no les  debemos absolutamente  nada  y  el  juez  debe
apartarse  de  estas  leyes  absurdas  o  nefastas.  Nuestra  obediencia  es  solamente
limitada y condicional.

b)Otra condición del respeto que debemos al derecho positivo, es que éste emane
de la autoridad debida, de la autoridad naturalmente competente para sancionarlo.
No es demasiado fácil de determinar, al menos dentro del régimen mixto preferido
por Aristóteles.

Este régimen mixto es una combinación de democracia, aristocracia y un poco de
monarquía, resultando difícil precisar ciertamente quien detenta el poder legislativo
o judicial: si el magistrado, los consejos aristocráticos, o el pueblo en su conjunto.
No se encuentra tampoco en la doctrina de Aristóteles aquella soberanía absoluta
de  la  ley  en  sentido  estricto  -emanada  de  una  autoridad  central-  en  la  que
desemboca  la  doctrina  del  contrato  social.  Nada  impide  que  en  ocasiones  la
costumbre, que emana del pueblo, o la jurisprudencia de los sabios, prevalezcan
sobre  la  ley  estatal.  En  realidad,  esto  se  constata  también  en  la  experiencia
contemporánea, aunque nuestra filosofía del contrato social no alcanza a dar cuenta
de ello.

Para Aristóteles, la explicación de este fenómeno no ofrece ninguna dificultad:
ella resulta de una doctrina de las fuentes del derecho decididamente elástica; la
autoridad jurídica de las leyes estatales no es, aquí, un principio constante.

LA TEORÍA DE LA EQUIDAD

En la Etica Nicomaquea (V, 10) y en la Retórica ( Y, 13, 11 y sigs.), se encuentra
la célebre teoría de la equidad o epikeia. La equidad, sobrepasando desde ciertos
aspectos a la justicia -coronándola de amistad dulzura y misericordia- es algo así
como una super-justicia  (Etica Nicomaquea,  V,  10,  2),  la  plena realización de la

23

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



igualdad.  La justicia  se  encuentra en el  principio de la  ley,  pero al  término del
proceso de elaboración del derecho, se la encuentra nuevamente en el  oficio de
correctivo de la ley escrita.

En efecto, la ley positiva, al conferir a la justicia, flexible por esencia, la forma de
una regla rígida, necesariamente se aparta en algo de su modelo original puede ser
comparada a una regla de metal rígida,  con la que no puede medirse en forma
exacta los contornos de un objeto sinuoso. Frente a esto, es preciso autorizar al juez
a tomar ciertas libertades frente al texto de la ley, a adaptarla a las circunstancias,
a tener en cuenta las circunstancias propias de cada causa particular; por ejemplo,
en materia penal, la edad del acusado, su situación social, sus antecedentes, sus
intenciones, etc. La equidad es comparable a la regla de plomo usada en Lesbos,
que se adapta a las formas del objeto que debe medir (Etica Nicomaquea, V, 10, 7).

Con mayor razón, si se advierte que el legislador ha violado evidentemente los
límites de la ciencia de lo Justo natural; si no ha obrado en función del bien común
de la ciudad (en cuyo caso ya no es más legislador: la monarquía, la aristocracia, a
democracia que gobiernan en interés de un particular o de una clase social y no en
función de todos, no son propiamente monarquía, aristocracia o democracia, sino
regímenes  falsos,  degenerados),  la  ley  debe  ser  desobedecida;  ha  perdido  los
fundamentos de su validez. No se trata ya de una ley: “ese texto no es una ley -
escribe Aristóteles-, ya que no cumple con la función propia de la ley” (Retórica I,
15, 7). Un cuchillo que no cortara no seria un cuchillo; del mismo modo, una ley que
en lugar de ser un instrumento de lo justo, se opusiera manifiestamente a la justicia,
no merecería llevar ese nombre y el juez no habrá de tenerla en cuenta. Esta es una
fórmula que ya hemos encontrado en Platón y que quedará como una conquista de
la filosofía clásica del derecho natural.

He aquí una doctrina de las fuentes del derecho que parece, ante todo, de una
gran  ductilidad:  la  utilidad  práctica  de  las  leyes  resulta  bien  demostrada;  no
obstante, en último análisis, queda librado a la prudencia de cada uno y de cada
juez, el decidir si ha de servirse o no de este instrumento.

A fin de cuentas, la equidad es la que tiene la última palabra. Esta teoría puede
parecernos escandalosa hoy en día; no obstante, en la realidad, las cosas ocurren de
ese modo: aún bajo el régimen del positivismo jurídico, el juez no deja de torcer la
ley bajo el pretexto de interpretarla y un buen número de leyes caen en desuso.

Aristóteles conocía los limites del espíritu humano, de la condición humana: “a
cada  ámbito  de  conocimiento  corresponde  un  determinado  grado  de  certeza”.
Reconoció  los  limites  de  la  ciencia  del  derecho  natural,  que  no  arriba  sino  a
conocimientos  vagos  y  provisorios,  no  aptos  para  las  necesidades  prácticas  del
jurista; pero también reconoció los límites de las leyes escritas no atribuyéndoles un
valor absoluto, ni la autoridad soberana.

24

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



IV.-CONCLUSION
Ya hemos dicho que la doctrina de Aristóteles es poco atractiva. Seguramente es

mucho menos bella que la de Platón y no satisface plenamente ninguna de nuestras
aspiraciones: ni las exigencias modernas de un derecho estrictamente encerrado en
un código legislativo, ni los deseos de progreso social. Existen filósofos del derecho
que nos proponen un ideal:  Hobbes,  el  orden y la  seguridad; Locke, la libertad;
Rousseau o Kant, la igualdad; Platón, la ciudad una y armoniosa. La filosofía de
Aristóteles no nos presta este tipo de servicios.

En lo que hace a sus resultados prácticos, se le ha reprochado el ser chata y
burguesamente conformista. Aristóteles adquiere la figura de un conservador, sobre
todo por su inmutabilidad frente a las desigualdades sociales; no trata de superar
las instituciones de su tiempo sino que busca y elige las mejores, es decir, las más
ordenadas  al  servicio  del  bienestar  humano;  se  le  acusa  de  haber  aceptado  y
justificado, calificándolas de naturales, la esclavitud, la preponderancia de los ricos
en el gobierno de la ciudad, etc. A ello respondemos: 

1. Estos reproches afectan más al aristotelismo que al mismo Aristóteles: han
sido sus intérpretes quienes transformaron sus conclusiones flexibles y provisorias
en reglas fijas de derecho natural. La servidumbre que Aristóteles creyó de derecho
natural, no tenía esos contornos rígidos, inhumanos, que los modernos aportaron a
la noción de esclavitud; él no es responsable de estas precisiones de los juristas
posteriores.

Pero  sobre  todo,  sus  conclusiones  no  se  presentan  como  definitivas;  su
descubrimiento  resulta  ser  el  producto  de  una  búsqueda  salpicada  de  dudas,
contramarchas, dialéctica y no dogmática; siempre queda abierta a un conocimiento
nuevo. Esto es lo que se descubre estudiando la doctrina en los textos originales y
no  en  los  manuales.  Ser  estrictamente  fiel  a  la  doctrina  de  Aristóteles  implica
continuar su investigación, sin falsear su espíritu codificando sus conclusiones.

2. Es cierto que Aristóteles no tuvo el sentido del “progreso” ni inclinación a las
utopías. A cada cual su tarea y la de la filosofía no es la de hacer avanzar la historia
ni,  menos  aún,  darnos  soluciones  jurídicas  concretas.  “El  búho  de  Minerva  no
levanta vuelo sino en el crepúsculo”; Aristóteles no es un profeta, su especulación
no tenía  como objeto la transformación del  mundo,  sino solamente describirlo  y
comprenderlo con verdad. Lo asombroso es que sus análisis, al menos en aquello
que concierne a la esencia, fuentes y contenido del derecho, guardan una llamativa
actualidad. Es verdadero, aunque lamentable, que sobre esta tierra el derecho es
distinto de la moral,  como así  también que el  filósofo no es el  que construye el
derecho, tal como lo soñaba Platón; sino, sobre el supuesto de ciertos conocimientos
teóricos, el legislador o el juez; también que no puede separarse demasiado de la

25

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



ciencia del derecho natural, ni otorgar a las leyes positivas una autoridad absoluta,
etc.

Aristóteles y Platón representan dos concepciones, dos ambiciones diferentes de
la filosofía; dos tendencias del espíritu humano: Platón nos ofrece un ideal, las más
de las  veces  inalcanzable  pero exultante;  esto  agrada a  los  hombres  de acción,
naturalmente ávidos de mitos y que tienen en mente otras inquietudes distintas de
la verdad. Sin mirar tan alto, sin pretender que la filosofía diseñe el cuadro de un
derecho ideal, Aristóteles no tiene otro objetivo que el de observar sin prejuicios la
realidad,  honesta  e  integralmente;  colocándose  a  distancia  de  los  sistemas
unilaterales  del  idealismo  y  del  falso  realismo,  supo  discernir  aquello  en  que
consiste la tarea propia del jurista y el modo de elaboración del derecho. El hecho
es que sus análisis habrían de cumplir un enorme papel en la historia del derecho.

26

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



LA DOCTRINA DEL DERECHO DE SANTO TOMAS

I.—INTRODUCCION

El tomismo tiene la reputación -salvo entre los tomistas-  de ser una doctrina
abstracta  e  intemporal.  Este juicio  proviene de  que la  mayor parte  de nuestros
contemporáneos no han tenido tiempo de leer a Santo Tomás, no obstante lo cual
emiten su opinión. Se trata de un juicio falso. Por el contrario, la obra de Santo
Tomás  se  encuentra  estrechamente  ligada  a  la  vida  de  su  tiempo;  no  es  tanto
contemplativa, cuanto militante y de una extraordinaria fecundidad en sus efectos
prácticos. En la historia del derecho, ella es el origen de una revolución; aunque las
conquistas de éste período que vio nacer a la Europa moderna se hayan perdido en
nuestros  días,  en nuestros  días,  ellas  no dejan de  tener  para  nosotros  un gran
interés.

1 -LA VIDA DE SANTO TOMAS 2

Sin detenerme en los detalles hagiográficos, retendremos para nuestro propósito
que  la  suya  no  es  una  vida  tranquila,  sino  de  lucha:  debemos  liberarnos
definitivamente de la falsa imagen de un mundo medieval uniforme y somnoliento
en su conformismo. Santo Tomás nació, en 1225, en el seno de una gran familia
señorial de tendencia gibelina, es decir, en un medio hostil a la política de la Iglesia.
Destinado por su familia a la venerable abadía benedictina de Montecassino, Santo
Tomás tomó el hábito de la orden de Santo Domingo, a los quince años y a pesar de
una violenta oposición familiar. Esta orden se encontraba próxima a sus orígenes -
que  datan  oficialmente  de  1215-  y  estaba  imbuida  de  un  espíritu  ardiente  y
renovador; este espíritu era representativo del que reinaba en los medios urbanos,
que las crónicas oponen al de las clases señoriales y rurales3; escandalizaba a los
bienpensantes por su pobreza, a los aristócratas locales por su adhesión a Roma y
eran el blanco de las calumnias del clero secular. Santo Tomás será el encargado de
alegar  en favor  de  los  monjes  mendicantes,  a  quienes  sus  enemigos  pretendían
privar,  entre  otras  cosas,  del  derecho  de  enseñar;  este  será  el  tema  del  más

2 L. H. Petitot,  La vida integral de Santo Tomás, 1930; Y. Chabas,  Prudentissime frere Thomas;
Chesterton, Chenu, etc.

3       ? M. D. Chenu.

27

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



polémico de sus escritos: Contra Dei impugnantes cultum et religionem. Sin duda,
tuvo que defender también su filosofía en el propio interior de su orden.

La suya fue también una vida viajera, no obstante que Santo Tomás ejerció la
profesión  de  universitario:  estas  dos  cualidades  no  se  excluyen  entre  sí.
Comenzados sus estudios en Nápoles, la orden dominicana lo envió a completarlos
en París; de allí siguió a su maestro Alberto el Grande a Colonia (1248-1252). Luego
de 1252 fue en la Universidad de París bachiller bíblico, bachiller sentenciario -
explicó la Biblia y las Sentencias de Pedro Lombardo- y luego doctor en teología. En
1259, el Papa lo llama a la corte en Roma, enviándolo luego a Viterbo a liderar el
centro de estudios pontificios. Diez años después, lo envía nuevamente a París, a
apaciguar las disputas escolares y, en 1272, a las célebres escuelas de Nápoles,
donde  el  papado  se  preocupaba  por  continuar,  controlar  y  cristianizar  el  gran
movimiento intelectual patrocinado por Federico II. Santo Tomás murió en 1274, en
camino hacia el Concilio de Lyon. ¡Qué cantidad de jornadas de marcha a través de
Europa!.

Por más universitario que fuera, Santo Tomás no fue un extraño a la vida activa
de su tiempo: era familiar en la corte de Roma y de Roma recibía las misiones que
debía cumplir; el superior de los dominicos le encargó, por razones de apologética,
la redacción del Contra Gentiles.  San Luis lo  llamó a su corte para consultarlo;
aconsejó al rey de Chipre -“De regimine principum”- y a la duquesa de Brabante
-“De regimine judeorum”-.

A  pesar  de  esto,  no  puede  negarse  que  Santo  Tomás  fuera  un  hombre  de
estudios; no en vano es el patrono de los profesores y de los estudiantes. Poseía un
inmenso  genio,  que  deslumbra por  su  capacidad de trabajo,  por  el  vigor  de  su
memoria,  por  la  extensión  gigantesca  de  su  información,  por  la  claridad  de  su
espíritu, por la maestría de su arte dialéctico, por la lúcida desenvoltura con que
resuelve las antinomias; pero, sobre todo, por su honestidad. Nadie, salvo quizá su
maestro Aristóteles, ha tenido hasta ese punto un amor puro por la verdad; un tal
desprecio por el propio brillo, por la originalidad; una tal ausencia de prejuicios. Por
vivo que estuviera en él el sentido propio del estudio de las cosas prácticas, Santo
Tomás no estuvo “comprometido” nada más que con la verdad trascendente de la fe
cristiana;  en todo lo  demás fue tolerante,  supo reconocer aquello  que ignoraba,
comprender  y  escuchar  a  los  otros,  ya  se  tratara  del  árabe  Avicena,  del  judío
Maimónides o, sobre todo, del pagano Aristóteles. En estas materias, sostenía que
el argumento más débil era el de autoridad (Suma Teológica, I, 1, a.8; “locus ab
auctoritate est  infirmissimus”).  En resumen,  durante los treinta  años de su vida
universitaria, luchó por la verdad, sin depender más que de ella; esto es lo más
claro de su vida y un ejemplo noble y -lamentablemente- pasado de moda. Por lo
demás, sabemos que Santo Tomás fue un gran místico y el poeta de la Eucaristía y
que al fin de su vida, luego de un éxtasis, declaró que toda su obra no era sino un
“montón de paja”.

28

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



2 -PRINCIPALES OBRAS4 

La abundancia y la variedad de las obras de Santo Tomás es una prueba de la
solidez de su información doctrinal y de la continuidad metódica de su reflexión:

1- En primer lugar están los comentarios. Es realmente notable que Santo Tomás
haya leído -y más que leído, glosado y asimilado- las obras más diversas: la Biblia,
Jeremías, los Salmos, el Libro de Job, Isaías, el Evangelio de San Juan, una parte de
las epístolas de San Pablo; Boecio, Dionisio Areopagita y -siguiendo el ejemplo de
Alberto  el  Grande-  numerosas  obras  de  Aristóteles.  Anotemos  sobre  todo  su
Comentario a la Etica Nicomaquea, minuciosa y profundamente estudiada (1270-
1271) y la primera parte del Comentario a la Política -hasta el libro III, cap. 6-,
terminado por Pedro de Auvernia. 

2- Las monografías. Existen, sobre diversos temas, conjuntos de “cuestiones”, ya
que Santo Tomás, adoptando los métodos estrictos de su tiempo, practicó el método
escolástico de la “quaestio”, en el que sobresalió notablemente; sobre todo en las
Cuestiones quodlibetales, libre ejercicio de improvisación, que suman doce y de las
cuales  varias  se  refieren a  nuestro  tema;  además de quinientas  diez  cuestiones
disputadas, varias de ellas sobre las virtudes.

Además, existe una gran cantidad de tratados diversos: de filosofía, de teología,
de actualidad religiosa o de política, de entre los cuales nos interesa el “de regimine
principum” o “De regno”, del que sólo los primeros capítulos -hasta el libro II, cap.
5- son de Santo Tomás. (Ed. latina de Mathis, 1948. Ed. bilingüe de Roguet, 1931).

3º.- Las grandes síntesis. Pero, más allá de su paciencia en la exégesis y de su
habilidad dialéctica, el genio de Santo Tomás tiene su culminación en su potencia de
síntesis. En razón de que la verdad reside en la ausencia de contradicciones, y una
vez resueltas las cuestiones particulares, el Aquinate tomó de punta a punta sus
cuestiones, las confrontó y las reunió en un orden lógico completo, a los fines de
evidenciar la  armonía de todas  sus  soluciones.  Estas  grandes síntesis  se  fueron
sucediendo hasta llegar a tres:

a) El Comentario sobre las Sentencias, obra de juventud (1253-1257), en la que
Santo  Tomás  se  atuvo  en  gran  parte  al  plan  de  Pedro  Lombardo,  siendo,  no

4   Cf. M. D. Chenu, Introduction a l’étude de Saint Thomas d’Aquin, 2 º edic., 1954

29

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



obstante, una doctrina ya totalmente suya. El Comentario sobre las Sentencias fue
muy analizado en las escuelas de la Edad Media, en virtud a su observancia del plan
escolar tradicional.

b)  La  Suma  contra  gentiles,  de  alrededor  de  1265;  Raimundo  de  Peñafort,
general  de  los  dominicos,  se  la  habría  solicitado  como  instrumento  en  la
controversia apologética. Era la época en que, encontrándose la Iglesia en cruzada
contra el Islam, algunos pretendían sustituir la predicación y la discusión racional,
que suponía en el apologista una fuerte cultura filosófica; por estos motivos es que
se explica el desarrollo de los estudios profanos en la orden de Santo Domingo. Pero
en la  obra  de  Santo Tomás se  trataba,  sobre  todo,  de  combatir  a  las  doctrinas
extendidas en París, en el ámbito de las artes, luego de la introducción masiva de
los autores árabes y paganos.

c)  Por  último,  la  Suma Teológica,  compuesta  entre  1266 y  1274 y  que es  la
culminación triunfal de toda una vida de investigaciones y reflexión. Es hoy la obra
más leída, pero a la que no se puede dar una mirada en algunas horas o algunos
días;  se  trata  de  una  enorme  enciclopedia  en  la  que  “todas  las  cosas”  son
examinadas desde el punto de vista de Dios, “omnia sub ratione Dei”. Se trata de un
nuevo plan de exposición, inspirado en las grandes síntesis neo-platónicas: parte de
Dios, desciende de Dios a su creación, a la naturaleza del mundo y del hombre tal
como han sido creados (Primapars); luego dirige su mirada hacia la vida presente
del hombre, tendiendo naturalmente a su retorno a Dios: estudia los actos humanos
y  sus  principios,  las  leyes,  las  virtudes,  el  pecado  (Prima  secundae);  luego  las
virtudes y las vicios en particular (Secunda secundae). La tercera y última parte
(Tertia) trata de los socorros sobrenaturales que aportan a este proceso del hombre
a  Dios,  Cristo  y  la  Iglesia  cristiana:  la  encarnación,  la  redención,  la  vida
sacramental.  Santo  Tomás  no  terminó  esta  tercera  parte:  los  editores  la  han
completado con un Suplemento, tomado del Comentario a las Sentencias, en la que
encontraremos, especialmente, el derecho matrimonial.

En el  interior  de  este  bosque que es  la  producción de  Santo Tomás,  ¿dónde
encontraremos su enseñanza sobre el  derecho?.  Aparte de sus comentarios  a la
Etica  y  a  la  Política”que  nos  ayudan a  descubrir  el  origen  de  su  pensamiento,
algunos  pasajes  del  “Comentario  a  las  Sentencias  de  Pedro  Lombardo”  y  del
opúsculo “De regno”,  la  mayor parte  de los  autores  se  dedican a  examinar dos
partes o, como dicen los teólogos tomistas dos tratados de la Suma Teológica.

 El primero es  el  Tratado de las leyes,  que se ubica casi  al  fin  de la
primera sección de la segunda parte (Ia.-IIae., qu. 90 a 109), en la que
Santo  Tomás  estudia  las  reglas  que  deben  gobernar  la  conducta
humana:  ley  eterna,  ley  natural,  ley  humana  y  divina  revelada.  Se
encontrará un gran número de ediciones bilingües y de traducciones
francesas,  sobre  todo  la  de  la  “Revue  des  Jeunes”,  o  la  de  Journet,

30

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



aunque habría que desconfiar de las traducciones, mucho más difíciles
de comprender que el original.

 El segundo es el Tratado de la justicia, en la Secunda Secundae, donde
la Suma Teológica trata de las virtudes y de los vicios, en particular la
Cuestión 57, “De jure”, donde está explicada la definición del derecho
de Santo Tomás, en un pasaje que los teólogos tienen tendencia a dejar
de  lado  y  la  cuestión  58,  “De  iustitia”.  Les  siguen  una  serie  de
cuestiones  sobre  los  pecados  contra  la  justicia,  en  los  que  el  Santo
explica,  en forma concreta  y  detallada,  toda una serie  de  problemas
jurídicos particulares: la propiedad, los contratos, el robo, la usura, el
procedimiento,  los diferentes  delitos,  etc.;  ello hasta la cuestión 122.
Puede leerse el comienzo de este tratado en la edición bilingue de la
“Revue des Jeunes”.

Esta son, en realidad, las fuentes esenciales. Pero lo que es necesario agregar, es
que circunscribirse a estos textos -lo que será la tentación normal de los juristas,
aunque los supongamos de buena voluntad- significa condenarse a no comprender
lo  que  es  más  bello  en  la  doctrina  jurídica  de  Santo  Tomás:  su  coherencia,  su
inserción en el conjunto de una visión del mundo. Es necesario leer la Suma toda
completa;  se  encontrará,  dispersa  a  lo  largo  de  la  obra,  una  gran  cantidad  de
cuestiones interesantes para el derecho, como por ejemplo en la 1a. qu. 96 y sigs.,
importantes  consideraciones  sobre  la  propiedad,  el  matrimonio,  la  esclavitud,  la
potestad pública;  o  en Ia.-IIae.,  toda una teoría  del  pecado,  que constituye  una
teoría general de los delitos y del derecho penal (qu. 71 a 87); o, en medio del
estudio de la ley hebrea, un tratado sobre el mejor régimen constitucional (qu. 105,
a.l), del mismo modo que una exposición de conjunto sobre la ciencia del derecho
(qu. 104, a. 4); y en IIa. IIae., las cuestiones sobre la guerra (qu. 40), la sedición
(qu.  42),  el  diezmo (qu.  87),  el  juramento  (qu.  89),  la  obediencia  (qu.  104),  la
veracidad en los contratos (qu. 109 y 110), los oficios y los estados (qu. 183), etc.
En el complemento, el derecho matrimonial (qu. 41 a 68), e inclusive la penitencia
(qu. 1 y sigs.). Pero estas referencias no son lo más importante; y si fuera necesario
escoger alguna, recomendaría preferentemente la teoría del conocimiento (Ia. qu.
84 y sigs.), del gobierno divino del mundo (Ia qu. 103 y sigs.), de los fines de la
actividad humana (Ia-IIae.  qu.  1  y  sigs.),  de  las  relaciones  de  la  justicia  con la
caridad (IIa.-IIae. qu. 23 y sigs.), de la prudencia (IIa-IIae. qu. 47 y sigs.) y de los
fines últimos (Complemento), etc., etc. Aquí está el fundamento filosófico y teológico
de  la  doctrina  del  derecho  natural,  la  llave  del  sistema,  y  la  revelación  de  su
prodigiosa coherencia. Llegamos de este modo a la conclusión de que hay 7.153
páginas para leer, en la edición latina de Blot y solo en la Suma Teológica, sin tomar
en cuenta otras obras.-

31

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



3.-LA OBRA DE SANTO TOMAS EN SU TIEMPO

No se puede ni soñar con reseñar esta doctrina con toda su riqueza dialéctica, su
extensión,  su  profundidad.  Elegiremos  poner  de  relieve  aquello  que  aportó  de
nuevo, en su tiempo, al mundo jurídico.

El mundo de los juristas en el siglo XIII, permanecía aún bajo la influencia del
agustinismo;  el  derecho  canónico  reclamaba,  al  menos  en  principio,  una
competencia universal;  predominaba la idea de que lo verdaderamente justo era
sólo lo que surgía del Evangelio.  Pero estas ideas agustinianas se habían vuelto
fuente  de  malestar  y  de  mala  conciencia,  ya  que,  en  la  práctica,  el  derecho
cristiano, de origen puramente sacral, había dejado de responder a las necesidades
sociales.

Era necesario que una teología y una filosofal nuevas justificasen un cambio en el
derecho, ya que no era suficiente el  haber vuelto,  tal  como lo habían hecho los
glosadores, a los textos del Corpus juris civilis; para asegurar su puesta en práctica,
era necesario establecer y persuadir a los justiciables que esa puesta en práctica
era  justa,  como asimismo que  se  tomara  conciencia  del  origen  pagano de  esos
textos  y  que  su  autoridad  no  se  fundaba  sobre  supervivencia  del  imperio  de
Justiniano.  No  se  trataba  tampoco  de  restituir,  en  su  tenor  original,  los  textos
romanos,  en  razón  de  que  ellos  no  se  adaptaban  a  las  condiciones  de  la  vida
medioeval.  Era necesaria  una adaptación de ellos a un mundo nuevo,  tarea que
realizaron sobre todo los posglosadores;  era necesaria una jurisprudencia  y una
legislación  nuevas;  en  otras  palabras,  que  más  allá  del  derecho  romano,  fuera
restaurada su fuente viva, la filosofía que en su tiempo fue el fundamento de su
autoridad y presidió su nacimiento.

Este me parece ser el principal aporte de Santo Tomás a los juristas, aunque no
se reduzca sólo a ello. No se trata en su caso, de una restauración pura y simple del
derecho natural aristotélico; la misión que Santo Tomás recibió y aceptó de Roma
era la de utilizar a Aristóteles, compatibilizarlo con San Agustín y enriquecer esa
filosofía refundiéndola en el crisol de la fe cristiana. Reconstruir una doctrina del
derecho natural y superar el derecho natural de la antigüedad greco latina, por su
encuentro y fusión con la tradición cristiana; estos serán los dos puntos de nuestro
estudio.

No seremos sino insuficientemente ayudados por los estudios contemporáneos de
doctrina tomista, por mas que sean muy numerosos: es que la mayoría de ellos han

32

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



emanado de teólogos, menos deseosos de establecer el auténtico pensamiento de
Santo Tomás que de atribuirle aquello que consideran, hoy en día, que debe ser
enseñado;  es  bien  frecuente  que  ciertos  “tomismos”,  sostengan  lo  contrario  de
Santo Tomás. Además, la mayoría de los teólogos han sido educados en nuestros
días -a diferencia de Santo Tomás- con gran ignorancia del derecho; ellos estudian -
o creen estudiar- el “derecho natural” en cuanto moralistas, sin darse cuenta de que
difiere  de  la  “ley  natural”,  ni  presentir  el  carácter  específico  de  los  problemas
jurídicos. Más que las obras de Lachance, Dom Lottin, Olgiati o Di Carlo, en las que
corremos el riesgo de perder el tiempo y el buen humor, recomendamos a Graneris,
Contributi  tomistici  allá  filosofía  del  diritto,  1949,  que  nos  parece  realizar  un
sensible  progreso  por  sobre  la  interpretación  corriente.  (Ver  bibliografía  en
nuestras Lecciones,  pág 43) (N. del T.:.  De este libro de Graneris  existe versión
española: “Contribución tomista a la filosofía del derecho”. Trad.: Celina A. Lértora
Mendoza, prólogo de Federico Torres Lacroze, ed. E.U.D.E.B.A., Bs. As., 1973).

II. DOCTRINA DEL DERECHO NATURAL

La doctrina del derecho natural tomista ha jugado un papel tan importante en la
historia,  que  sería  verdaderamente  imperdonable  que  los  juristas  la  ignoraran;
como  este  es  el  caso  de  la  gran  mayoría,  insistiremos  sobre  ella  con  cierta
extensión.  Pero  ante  todo,  es  necesario  prevenir  que  posee  una  cualidad
desconcertante para un historiador habituado a los autores  modernos:  la  de ser
poco original.

Santo Tomás no tenía el gusto por la originalidad; sería el primer sorprendido y
alarmado si se le atribuyera una doctrina personal del derecho natural. Los hábitos
escolares del siglo XIII no son los nuestros; hoy en día se agrega a las doctrinas el
nombre de sus creadores: hay una filosofía kantiana, una filosofía hegeliana, una
filosofía sartriana; los filósofos ponen su firma como en las creaciones artísticas. En
el  siglo XIII,  las obras eran en su mayoría anónimas y Santo Tomás no hubiera
permitido que se hablara de una filosofía tomista; cómo no hubiera admitido que se
hiciera profesión de obediencia hacia “una” filosofía aristotélica o “una” de San
Agustín. Sus únicos maestros eran las cosas; ellas eran el único libro acerca del cual
se esforzaba por comprender su significado. Pero cuando trata de traducir un libro,
es un buen método hacerme ayudar por todas las traducciones anteriores, la de
Platón, de Aristóteles y de San Agustín. Santo Tomás no pretendió ser otra cosa que
un, profesor y que su obra no fuera otra cosa que la colección de las opiniones de
los antiguos recogidas por la  tradición,  tal  como lo era el  Decreto de Graciano,
aunque  su  obra  logró  concordarlas  mejor  que  Graciano.  No tuvo la  vanidad  de
identificar su nombre con el de una filosofía nueva: prefirió simplemente la filosofía.

33

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Ahora bien, en materia de derecho natural, Santo Tomás siguió, sobre todo, el
sistema Aristotélico. No quiero decir con esto que lo reprodujera idénticamente, en
cuyo caso este capitulo resultaría inútil. La doctrina de Santo Tomás es, antes que
nada, mucho mas orgánica y coherente, ya que asegura sus fundamentos con la
ayuda del  neo-platonismo, de Cicerón, de Ulpiano,  de la  Biblia,  de San Agustín.
Sabemos  que  no  se  esclavizó  a  ninguna  escuela,  sino  que  más  bien  intentó
conciliarlas. En conjunto, adoptó acerca del tema del derecho natural el esquema de
Aristóteles; podemos por lo tanto, adoptar para ambas doctrinas el mismo orden de
exposición. 

1.-Génesis del derecho natural

a) Los fundamentos metafísicos: la naturaleza, la ley eterna.

No debe asombrarnos el que Santo Tomás haya adoptado las grandes tesis de la
filosofía clásica acerca del orden natural. La idea de que el mundo implica un orden
y no es el producto del azar, es un lugar común en Aristóteles, Platón y los estoicos;
Santo  Tomás  la  encuentra  confirmada  por  algunos  textos  del  Génesis  y  por  el
conjunto del dogma cristiano. En sentido amplio, el derecho natural se encuentra
vinculado  a  la  hipótesis  teísta,  según  la  cual  el  mundo  es  obra  inteligente  y
bienhechora de un Creador, o al menos de un Dios ordenador, tal como el alfarero
de Aristóteles; Por el contrario, la negación del derecho natural es el corolario del
ateísmo. La idea de naturaleza, en el cuadro de una visión, religiosa del mundo, fue
precisada ya por los neo platónicos en sus comentarios al Timeo y sobre todo en la
doctrina escolástica de las causas segundas: Dios, causa de todo, se abstiene de
obrar  en forma directa  sobre  cada hecho  particular,  tal  como,  para  economizar
trabajo,  el  impresor  deja  una  parte  del  mismo  al  funcionamiento  automático  y
regular de las rotativas. Del mismo modo, el Creador opera por medio de las causas
segundas: a cada especie de realidad le da sus leyes naturales, su naturaleza. El
fuego se eleva por naturaleza y los cuerpos pesados tienden hacia abajo, salvo el
caso del milagro (Cf. S. Th.,  De gubernatione rerum,  Ia. qu. 103 y sigs.). De este
modo, la doctrina aristotélica del orden natural fue trasplantada por Santo Tomás al
pensamiento y la fe cristianos.

En  virtud  de  ello,  toda  regla—aunque  fuera  “natural”—procederá  de  Dios,
aunque sea indirectamente: en su clasificación de las leyes, Santo Tomás puso en la
base de todo sistema legislativo a la ley eterna, que había tomado de San Agustín: la
razón de Dios ordenadora del cosmos (Ia. IIae. qu. 93).

El mundo está lleno de orden: tal como la inteligencia pagana lo había sabido
percibir, esta compuesto de géneros, especies e individuos, un poco como si fuera la
obra  de  un  coleccionista  maniático.  Pero  dentro  de  este  conjunto,  cada  ente  o
género de entes tiene su propio orden, que regula sus movimientos específicos; ello,
porque  el  universo  de  Santo  Tomás,  tal  como el  de  Aristóteles,  es  un  universo

34

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



dinámico, donde lo esencial es el movimiento, el paso de la potencia al acto. Los
movimientos de los entes obedecen, cada uno, a las leyes de su naturaleza, que los
impulsan hacia un fin determinado : la plenitud de su ser. Los animales siguen este
orden instintivamente: así es como el instinto impulsa al animal hacia el acto sexual
y este acto sirve a un fin: la conservación de la especie.

En el caso del hombre, sus movimientos siguen también en forma instintiva las
leyes  de  su  naturaleza,  en  cuanto  participa  del  género  animal.  Pero  por  su
diferencia  específica  debe  obedecerlas  racionalmente,  es  decir, con  libertad:  el
hombre tiene el privilegio de poder desviarse del orden natural De aquí porqué,
tratándose  del  hombre,  el  conocimiento  de  su  naturaleza  presenta  un  interés
práctico: resultando un postulado que el bien, para el hombre, consiste en seguir a
su naturaleza, del estudio de la naturaleza humana resulta la constitución de una
moral.  Ella  es  la  moral  natural  de  la  antigüedad,  que  Santo  Tomás  encontró
codificada en Aristóteles, pero, sobre todo, en las doctrinas de los estoicos y en el
“De  officiis”  de  Cicerón,  que  es  una  de  sus  fuentes  principales.  Cicerón  había
escrutado la  naturaleza  humana comparándola  metódicamente  con la  naturaleza
animal; estudió las “inclinaciones” y los fines naturales del hombre (De officiis, Y, 4
y sigs.)  y de este estudio extrajo una ética. Moral sustancial  y llena de deberes
precisos;  deberes  para  con  la  ciudad,  la  familia,  los  padres,  los  amigos,  los
extranjeros, uno mismo; ello en virtud de que el hombre es de naturaleza social,
racional,  familiar,  etc.  ...;  reglamentación  de  la  vida  sexual,  etc.  ...  Moral
enormemente rica, que prescribe los diversos deberes para los diversos “estados”
de la vida: edades, condiciones sociales, ya que cada una de ellas posee su orden
específico. Moral que Europa adoptó y bajo la cual hemos vivido; los servicios por
ella prestados pueden evaluarse a través de su crisis contemporánea: los héroes de
nuestro  cine  se  han  liberado  de  esta  moral  tradicional,  lo  que  los  conduce
generalmente, al final de la película, al crimen, al suicidio, o a una frustración de
altas cualidades estéticas. Santo Tomás fue uno de los artesanos del renacimiento
de  esta  época;  hizo  suya  la  idea  de  naturaleza,  de  los  fines  a  los  que  están
naturalmente  ordenados  los  actos  humanos  (Ia.  IIae.  qu.  1  y  sigs.);  retoma
deliberadamente, por cuenta de la teología cristiana, la idea del orden natural para
elaborar la nómina de sus virtudes ( no teologales, sino “morales”) y precisar su
contenido sobre todo el de la justicia, es decir, el derecho natural.

b) El conocimiento de la naturaleza y la elaboración del derecho.

Nos  queda  por  saber  por  qué  vía  y  hasta  qué  punto  podemos  conocer  la
naturaleza; sería necesario consultar aquí la teoría general del conocimiento de la

35

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Suma Teológica (Ia. qu. 79, 84 y sigs.), como asimismo la aplicación que hace de ella
Santo Tomás a las cuestiones de moral y derecho (Ia. IIae. qu. 94; IIa, IIae. qu. 57 y
sigs.).

Una vez más veremos a  Santo Tomás aceptar resueltamente  el  aristotelismo,
confrontándolo  e  integrándolo  con  la  tradición  cristiana.  Quienes  no  somos
inteligencias  puras,  sino  compuestos  de  alma  y  cuerpo,  modelados  sobre  una
materia, obtenemos todos nuestros conocimientos por intermedio de los sentidos;
de  donde  resulta  que  para  Santo  Tomás,  como para  Aristóteles,  el  método  del
derecho natural partirá de la observación de los hechos y se tratará de un método
experimental. No hay en el hombre ciencia infusa, ni -normalmente- acceso directo
a  las  ideas  divinas,  ni  siquiera  en  el  estado  de  inocencia  (Ia.  qu.  101  a  1);  la
tendencia  de Santo Tomás es  de no fiarse -en estas  materias-  de la iluminación
mística o de la ilusión platónica de la reminiscencia, del idealismo. Esto tiene dos
consecuencias: ante todo, los resultados de una investigación acerca del derecho
natural, llevada de este modo, tienen todas las posibilidades de resultar realistas:
harán  justicia  a  las  tendencias  del  hombre  tal  cual  es,  con  su  necesidad  de
alimentación,  de  vida  sexual,  de  gusto  de  las  madres  por  sus  bebés,  de  su
inclinación  al  ocio.  Por  otra  parte,  estando  en  función  de  la  extensión  siempre
restringida  de  nuestra  experiencia,  nuestros  conocimientos  serán  siempre
provisorios, parciales e imperfectos. Volveremos luego sobre este tema. 

Pero sigamos adelante: los sentidos por sí solos no pueden hacernos conocer sino
cosas particulares, no “nuestra naturaleza”. Es necesario que exista en nosotros una
potencia  abstractiva; por ella,  las sustancias  primeras,  los individuos,  nos  harán
aprender  progresivamente  las  sustancias  segundas,  los  géneros,  las  especies,  el
orden estático del universo; y más allá de los movimientos particulares, captar las
“inclinaciones” generales del hombre o de una clase de hombres; más allá de tal o
cual  deseo,  los  fines  en  función  de  cuales  se  organizan  naturalmente  los  actos
humanos; el orden dinámico de la vida; más allá de los hechos, las naturalezas. Es
de este modo que la inteligencia -según esta filosofía clásica del derecho natural-
alcanza  el  conocimiento  del  derecho.  Ello,  porque  el  orden  que  está  en  la
naturaleza,  es  lo  que  la  ciencia  aprehende,  eliminando  el  desorden.  Nuestro
intelecto, subdividido en “especulativo” y “práctico”, no es sino una sola “potencia”
con dos funciones distintas (Ia. qu. 79 a 11) y conocer la esencia de una cosa, será
al mismo tiempo conocer su fin. El ser de una realidad que persigue la inteligencia
especulativa, es su deber ser, su bien: “ens et bonum convertuntur”. La esencia del
hombre, en cuanto a su cuerpo, no es la de un tuerto, de un cojo o un inválido; antes
bien, la que corresponde al modelo griego. la esencia de una ciudad, no es la que
corresponde a la Francia de 1962.

Por lo tanto, investigar -a partir de la experiencia- la naturaleza y fines de los
hombres y de los grupos sociales, es la vía de 1a ciencia del derecho natural. Es la
doctrina de Aristóteles, nuevamente confirmada por Santo Tomás con los datos de la
Escritura: el Génesis, los Salmos, San Pablo, nos describen a Dios difundiendo sobre

36

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



los hombres, formados a su imagen, algo de su “luz”, inscribiendo en el alma de
cada hombre algunos principios muy generales que lo guíen en su búsqueda: esta es
la fuente de esa “potencia” que reside en el espíritu humano. Por otra parte,  el
hombre posee -inclusive en su conducta cotidiana- y en forma intuitiva, sin recurrir
al conocimiento teórico, la capacidad de discernir el bien y el mal. Pero dejemos a
los teólogos los análisis de la conciencia, de la “sinderesis”, e inclusive de la ley
natural, en tanto que esta expresión, según la tradición paulina, designa la regla
moral: todos ellos temas de la mayor importancia, pero que los teólogos deberían
comprender que no conciernen a los juristas: la ley moral no es el derecho. Aunque
la intuición y prudencia tengan un papel considerable en el arte de la legislación y
en la práctica judicial (IIa. IIae. qu. 50), son otros los procedimientos de la ciencia
del derecho natural: es necesario pasar por el canal de la teoría, del estudio de las
naturalezas y de los fines.

Todo esto resulta muy difícil; por ello, será más simple observar a Santo Tomás
ponerlo en práctica, ya que él investigó, en los más diversos sectores, el contenido
del derecho natural. Escojamos el derecho matrimonial, del que trata el Suplemento
de  la  Suma,  donde  se  encuentra  reproducido  el  texto  del  Comentario  a  las
Sentencias. (cf. Fuchs Die Sexualethik des heiligen Thomas v. Aquin, 1949) 

Santo Tomás trata de establecer que el matrimonio (qu. 41), la monogamia (qu.
65 y sigs.), la perpetuidad del matrimonio (qu. 67), son naturales; o también que
derecho natural exige que el matrimonio sea consensual (qu. 15 y sigs.) y prohibido
entre los parientes próximos (qu. 54 y sigs.), etc... Por el momento sólo nos interesa
el método, la forma de argumentación. Ella no es del todo original: Santo Tomás ha
retomado,  para  llegar  a  esos  resultados,  la  antropología  de  Aristóteles  y  de  los
estoicos:  el  De  officiis  es,  sin  duda,  su  fuente  principal.  Por  ejemplo,  cuando
compara la naturaleza del hombre con la de los demás animales: se observa que una
unión pasajera del macho y de la hembra, que debería prolongarse, en el caso de
ciertos pájaros, durante una estación, es suficiente para asegurar la perpetuación
de la especie. Otra cosa ocurre en las sociedades humanas y respecto al mismo fin
de perpetuación de la especie; ello en razón de que el niño, a la vez que físicamente
mas débil que los pequeños animales y llamado por su naturaleza a un desarrollo
más  complejo,  necesita  de  una  educación  de  su  cuerpo  y  de  su  espíritu:  como
consecuencia, le es necesario un medio familiar durable; tanto más durable cuanto
que  ese  grupo debe  satisfacer,  además,  las  necesidades  de  la  vida  material.  El
hombre para  acceder  a  la  vida  del  espíritu  tiene necesidad de ciertos  recursos
estables y estos recursos necesitan de una economía; es necesario que las familias
“atesoren para sus hijos”, les den todo lo necesario para una vida libre, ... Luego la
naturaleza,  que quiere el  bien de la especie humana, no puede ser favorable al
divorcio y si lo practican algunas sociedades paganas, ello debe ser considerado
como una desviación del orden natural (qu. 67 y 41). Por un razonamiento de este
tipo es  que  son  descartados  el  incesto,  la  poligamia,  los  esponsales  convenidos
antes del uso de la razón, etc..

37

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



En  el  fondo,  este  método  es  muy  simple:  parte  de  la  observación  de  las
costumbres,  de las inclinaciones naturales,  supuestas naturalmente buenas, pero
trata de descubrir, entre las costumbres que resultan naturales, las desviaciones,
reconocibles por sus resultados negativos, por sus fracasos, por su incapacidad para
servir a ese orden, a esa relación razonable de los actos al fin, que percibimos, por
el  contrario,  en  otros  casos.  Es  un  método  del  buen sentido  que  solo  podemos
perjudicar si tratamos de analizarlo en forma abstracta.

Utilizado por Santo Tomás, se llega con él  a resultados sustanciales.  No deja
nunca de ser de utilidad el comprender los peligros que el incesto o el divorcio
presentan para los niños y la sociedad. Es cierto que estas verdades carecen de
novedad, como tampoco son

originales las soluciones de Santo Tomás sobre la propiedad privada (IIa. IIae.
qu. 66 a. 2), la compraventa (ibíd. qu. 77), la jerarquía, la servidumbre (ibíd. qu.
104), o el mejor régimen político (Ia. IIae. qu. 105 a 1). La mayor parte de las veces,
retoman  las  conclusiones  de  Aristóteles,  Cicerón  o  del  derecho  romano.  Pero
sirvieron para restituir a los juristas europeos los resultados de la ciencia pagana, al
mismo tiempo que la filosofía de la que eran la puesta en práctica.

2.—Los limites del derecho natural. Teoría de la ley positiva 

ACERCA DE LA INSUFICIENCIA DEL DERECHO NATURAL .

Llegados a este punto, un positivista no perdería la oportunidad de hacer notar
que  si  esas  son  las  conclusiones  de  la  ciencia  del  derecho  natural,  son
decididamente pobres; y sin duda el mismo Santo Tomás lo hubiera aceptado. Pero
precisamente el mérito que nos ha seducido en el derecho natural de Aristóteles es
su moderación, y su discípulo Santo Tomas fue demasiado inteligente como para no
seguirla hasta el fin, contrariamente a la escuela moderna del derecho natural.

Resulta  imposible  que a través de un método experimental,  fundado sobre la
observación  de  experiencias  particulares,  se  llegue  a  resultados  absolutos  y
definitivos. Aristóteles lo sabía, él que insistía tanto en la dependencia del espíritu
respecto a los datos sensibles. En lo que a Santo Tomás respecta, no estaba menos
convencido de la imperfección de toda ciencia humana; el hombre no se conoce a sí
mismo (Ia. qu. 87); no conoce la naturaleza sino por sus efectos, de modo indirecto y
muy incompleto. A esto debe agregarse, para un cristiano, la debilidad de la razón
después del pecado; pensando en los textos bíblicos que podrían ser arrojados al
debate,  ellos  son  suficientes  para  alejar  a  Santo  Tomás  de  toda  tentación  de
racionalismo. 

38

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Más  específicamente,  Aristóteles  había  reconocido  la  imposibilidad  de  una
“ciencia” del derecho natural: siendo el hombre libre, las situaciones a regular son
cambiantes  y  lo  justo  también lo  es;  no puede  introducírselo  en teoremas fijos.
Santo Tomás respetó esta elección sobre la esencial movilidad de las cosas humanas
(Ia.  qu.  16 a.  5 y 8;  qu.  86 a.  1 y sigs.;  qu.  87 y 88);  en lo que a él  respecta,
Montesquieu  no  aportó  tanto  como  se  lo  imagina  acerca  de  la  relatividad  del
derecho.

¿Santo  Tomas  creyó  posible,  como  tantos  tomistas  modernos,  constituir,  en
nombre del derecho natural un código de reglas permanentes? Aunque la mayor
parte de los interpretes parecen creerlo así, los textos dicen lo contrario. Se objeta
que Santo Tomás afirma la existencia de una ley natural inmutable ( Ia. Iiae. qu. 94
a. 3). Pero la noción de ley natural es bastante más amplia que la de derecho; no se
trata en este texto de ninguna regla jurídica: luego, ¿de qué regla se trata?. De la
fórmula “debe hacerse el bien y evitarse el mal”; ella es precisamente uno de esos
principios depositados en nosotros por la inteligencia divina y es inmutable. Pero es
puramente  formal;  desde  el  momento  en  que  se  pasa  a  las  conclusiones,  a  las
soluciones jurídicas concretas, se penetra en el terreno de la contingencia. Ninguna
regla jurídica es absolutamente necesaria: y Santo Tomás retoma aquí el clásico
ejemplo del depósito de un arma efectuado por un loco (Ia. IIae. qu. 94 a. 2. 4 y 5).
Agrega además otros ejemplos extraídos del Antiguo Testamento,  de costumbres
de !os antiguos patriarcas que no se ajustaban a nuestras reglas: desde el punto de
vista del derecho natural, no podría condenarse con certeza ni el divorcio, ni menos
aún la poligamia (Suplemento, qu. 65); si sobre estos puntos, Santo Tomás llega a
conclusiones absolutas, ello no será sobre el fundamento de la ciencia del derecho
natural sino por la intervención del Evangelio; volveremos sobre este tema.

Pero,  como veremos,  Santo  Tomás  distinguió  minuciosamente  el  derecho  del
resto de la moral: los “praecepta judicialia” de los “praecepta moralia”. Tratando
acerca del derecho en la IIa. IIae. qu. 57 a. 2, no vacila en afirmar que el derecho
natural es mudable, en virtud de que nuestra misma naturaleza es mudable: “natura
ominis est mutabilis”. Y, usando la misma fórmula, habla también de la necesaria
mutabilidad de las leyes humanas que son normalmente la expresión del derecho
natural (Ia. Iiae. qu. 97 a. 1, 3 y 4).

No existe ninguna contradicción, en un lenguaje en el que el nombre derecho
sigue designando a lo justo, como entre los griegos y los romanos, en hablar de un
derecho natural que es cambiante, en otras palabras -según la lección de la filosofía
clásica-, informulable, no susceptible de encuadrarse en reglas rígidas (cf. nuestro
artículo  Una definición del  Derecho,  en  A.P.D,  1959,  pág.  47).  ¿Pero  si  nuestra
búsqueda  de  lo  justo  según  la  naturaleza,  no  llega  nunca  a  fórmulas  rígidas  y
precisas, qué es lo que tiene de positivo el derecho natural? ¿Para qué sirve esta
ciencia  incierta?.  Solamente  para  esto,  lo  que  importa  mucho:  para  darnos
directivas  de  carácter  muy  general,  flexibles,  imprecisas,  y  provisorias,  salvo
aquellas confirmadas por las Escrituras. Esta ciencia concluye que, a falta de algo

39

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



mejor,  el  juez  debe  contentarse  con  estas  directivas  inciertas:  así,  en  caso  de
silencio de la ley positiva escrita, o en el del derecho internacional (el derecho de
gentes estuvo destinado a ser el campo de pruebas de la ciencia del derecho natural
y  serán  los  dominicos  españoles,  fieles  discípulos  de  Santo  Tomás,  quienes  lo
llevarán a su culminación en el siglo XVI). Pero, normalmente y en un estado, este
primer momento del arte del derecho que consiste en el  estudio de lo justo por
naturaleza, necesitará, como lo afirmaba Aristóteles, del complemento de las leyes
positivas.

III. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS

Aunque esto  no sea  bien conocido5,  diremos que ley  positiva  ocupa un lugar
preponderante en la doctrina tomista del derecho natural. Deja a la ley positiva la
parte del león en su teoría general de las leyes (Ia. IIae. qu. 90) y consagra una
vasta exposición a la ley humana (qu. 99); como, por otra parte, al derecbo positivo
(IIa. IIae. qu. 57 a. 2). El término mismo “positivus” (que ha sido puesto, según el
sentido ordinario del sufijo “ivus”, como en el caso de “captivus”, “votivus”, etc.)
debe una gran parte de su importancia en el lenguaje jurídico moderno a Santo
Tomás, que lo extrajo de las traducciones latinas de Aristóteles, como ya lo había
comenzado a hacer la escolástica anterior.6. 

Luego Santo Tomás va a repetir, aproximadamente, la lección de Aristóteles, en
los puntos siguientes:

a) En lo que respecta a la necesidad de las leyes positivas humanas: la ley no es
solamente, como en Isidoro de Sevilla o el Decreto de Graciano, necesaria a causa
del pecado, como remedio a los vicios del hombre en su estado de corrupción; por el
contrario,  para  el  aquinate,  ella  es  una  necesidad  de  la  misma  naturaleza  del
hombre, sociable y naturalmente destinado al orden político (qu. 90 a. 3; qu. 95 a.
1). Necesaria inclusive en lo que ella aporta de “preceptivo”, en la medida en que
crea nuevas obligaciones y no en cuanto es meramente represiva o permisiva: en
este punto la lección de Papiniano (S. 1.3.1.) ha permitido la corrección del texto de
Isidoro y Graciano (qu. 90 a. 3; 92 a. 2; 95 a. 1). (Cf. Gagner, pág. 194 y sigs. y 269 y
sigs.).

5Cf. Sten Gagner, Studien zur Ideengeschichte der Gesetzgevung, 1960, pág. 179 y sigs., y Cotta,
Il concetto di legge nlla Summa Theologica di S. T., 1955 

6 Sobre este punto, las investigaciones minuciosas de Sten gagner, pág. 207 y sigs.

40

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



b)  Sobre  el  origen  de  1a  ley,  que  procederá  de  la  autoridad,  presente  por
naturaleza en todo grupo político humano “Et ideo condere legem vel pertinet ad
totam  multitudinem  vel  ad  personam  publicam  quae  totius  multitudinis  curam
habet” (qu. 90 a. 3). Según de qué régimen político se trate, la ley tendrá por autor
a  un  monarca,  a  una  elite  de  ricos  o  de  sabios,  al  pueblo  reunido  o,
preferentemente, una combinación de estas fuentes )cuestión 95 a. 4); su fuerza
radica, en la práctica, en la aceptación popular: “leges habent maximam virtutem ex
consuctudine, ut Aristóteles dixit” (qu. 97 a. 2).

c)  Acerca  de  la  continuidad  del  derecho  positivo  humano en  relación  con  el
derecho natural.  El  trabajo  de legislar  es  concebido como una prolongación del
estudio de lo justo natural y toda ley humana deriva de la ley natural: sea por vía de
“conclusión”, o sea de la aplicación a las circunstancias históricas de los preceptos
extraídos de la naturaleza; sea de “determinación”, o adición a los datos genéricos
de la ciencia del derecho natural, pero dentro de sus cuadros y para servir a los
fines de la naturaleza (qu. 95 a. 2). De este modo, el derecho es a la vez fruto de la
razón y de la voluntad: de la razón, en la medida que deriva de la ciencia de la
naturaleza; y de la voluntad humana, en tanto que la potestad legislativa le agrega
fijeza, forma escrita rígida y precisión. Concluyendo: en virtud de la imprecisión de
la ciencia del derecho natural, entra en nuestras instituciones una gran parte de
elemento arbitrario; no nos equivocamos al afirmar que nuestro derecho es en gran
parte positivo. 

d) Sobre los caracteres de la ley humana positiva, la que debe ser no solamente
justa, dictada para el bien común, en vistas al fin natural del pueblo para el que ha
sido elaborada y no para el provecho particular del legislador (qu. 90 a. 2); también
debe adaptarse tiempo y de lugar, ya que debe ser la expresión de lo justo natural
en las circunstancias cambiantes. Aquí Santo Tomás siguió a la célebre definición de
Isidoro de Sevilla (qu. 95 a 3).

e)  Finalmente,  acerca de la  autoridad de !a ley  humana positiva nuevamente
Santo Tomás sigue la doctrina de Aristóteles, de la que debemos admirar el realismo
y su maravilloso equilibrio.  La ley humana teniendo sus raíces en la naturaleza,
debe -en principio- ser obedecida; su preceptos obligan en conciencia (qu. 96 a. 4)
ya que ella es fuente de lo justo; justo que, al menos en parte, tiene origen en la
voluntad  del  hombre  (“jus  positivum”;  IIa.  IIae.  qu.  57  a.  2).  No  obstante,  su
autoridad no es nunca sino condicional; la ley no es tal, no merece este nombre,
como lo enseña toda la tradición clásica, si renuncia a su oficio de expresión, de
realización de lo justo; si deja de cumplir esta función corresponde que los jueces la
dejen de lado (qu.  96 a  6;  IIa.  IIae.  qu.  121,  etc.).  (Cf.  Compendio del  derecho
natural clásico, en nuestras lecciones, pág. 140).

Con esto no hemos aprendido nada nuevo; prácticamente todos estos análisis se
encuentran ya en Aristóteles y Santo Tomás se cuidó de mutilar o agregar algo a esa
descripción verídica. Pero, en su tiempo, significó una reconquista.

41

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Establecer los títulos, reconstruir el método de una jurisprudencia laica; de un
mismo golpe, ratificar el necesario recurso a los textos romanos; y,  más allá del
derecho  romano,  fundar  -sobre  el  derecho  natural-,  el  apogeo  de  una  nueva
doctrina, capaz de adaptar el derecho romano a las condiciones modernas de vida.

Más tarde, armonizar las libertades crecientes con el derecho romano, ya que
hasta  fines  del  Antiguo  Régimen,  la  doctrina  retendrá  el  primer  lugar  en  la
elaboración del derecho...

Pero sobre todo, el aporte de Santo Tomás fue dar a los juristas el sentido de la
función legislativa. Aplastado por la majestad de la ley eterna divina, el Medioevo
agustinista  tendió  a  menospreciar  las  leyes  humanas;  extrajo  las  leyes  de  la
Escritura promulgada de una vez y para siempre, de la tradición y las costumbres;
Graciano  no  dejó  ningún  lugar  para  la  función  creadora  del  legislador.  Por  el
contrario,  y  en  virtud  de  que  la  doctrina  clásica  de  lo  justo  por  naturaleza  lo
concebía como incompleto, flexible y cambiante, es que Santo Tomás restauró la ley.
Es bajo la influencia del tomismo que Bonifacio VIII, a fines del siglo XIII, propone
un nuevo análisis de las decretales pontificias y reivindica el poder de establecer
leyes “creadoras” de un nuevo derecho. La transformación radical y durable de las
colecciones tradicionales del antiguo derecho canónico en un sistema legislativo,
debido a la iniciativa de Roma, toma de aquí su razón de ser y fundamento doctrinal.
Más  adelante  aparecerán  las  ordenanzas  de  los  soberanos  laicos  y  la  enorme
floración de leyes de la Europa moderna. Es inmenso el  servicio rendido por la
filosofía tomista a la historia del derecho.

(Cf. Sten Gagner, ob. cit., pág. 341 y sigs.).

No creo que la lectura de la Suma Teológica haya dejado de ser recomendable:
es su detalle, de una riqueza inexpresable, el que da valor al derecho y el resumen
que acabamos de hacer ha sacrificado lo más hermoso: el drama de las discusiones
dialécticas, el viviente y perspicaz esfuerzo hacia la solución verdadera. En cuanto
al fondo, podemos extraer nosotros de su lectura el mismo provecho que la Edad
Media. Nuestros juristas ignoran a Aristóteles tanto como los agustinistas del siglo
XI; y la filosofía clásica del derecho natural ha caído de nuevo en el olvido, relegada
por la competencia de otras doctrinas distintas del agustinismo y por situaciones
diferentes a la barbarie del Medioevo. Pobre en vuelo imaginativo, no puede decirse
que ella no posea la más alta dosis de verdad. A este propósito citaré solamente la
frase de Ihering, el célebre positivista del siglo XIX, que consagró tantas páginas
para demostrar que el derecho debe tender y tiende necesariamente a los fines de
la especie humana, hasta que un lector le puso en aviso sobre la existencia de la
Suma Teológica. Ihering leyó la Suma y le respondió: “Me pregunto sorprendido
cómo ha sido posible que tales verdades, luego de haber sido alguna vez tratadas,
han podido caer, en nuestra ciencia protestante, totalmente en el olvido. ¡Cuántos
desvaríos podía haber ahorrado este saber, si se lo hubiese tomado seriamente en
cuenta!  Por mi parte,  no hubiese quizá escrito mi libro si  lo hubiese conocido”.

42

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



¡Extraordinaria  reacción  Ihering  era  de  la  misma  clase  que  Santo  Tomás,  un
universitario honesto .(Zweck im Recht, II, 162, pág. 126).

IV.—LOS APORTES DE LA FE CRISTIANA

He descuidado hasta ahora las fuentes religiosas, aunque ellas ocupan el lugar
más importante en las exposiciones dialécticas de la Suma Teológica, cualquiera sea
el tema tratado. Pero sucede que al núcleo de la doctrina del derecho natural, ellas
no  aportan  ninguna  adición  sustancial:  se  encuentran  presentes  en  toda  la
argumentación  tomista,  pero  únicamente  para  confirmar  las  soluciones  de
Aristóteles y de Cicerón. De este modo, el Génesis viene a confirmar la noción de
orden natural; la visión cristiana del mundo y la posición intermedia del hombre en
la creación, entre los ángeles y las cosas, viene a confirmar los límites de nuestra
inteligencia;  los  precedentes  de la historia  judía,  la  mutabilidad de lo  justo y la
necesidad de las leyes.

Por lo tanto, ¿no hay nada más que esto para extraer de las fuentes cristianas
para la elaboración del derecho?; ¿el cristianismo no habrá aportado al arte jurídico
nada más que el salvoconducto a las doctrinas de la antigüedad greco-romana? ¿No
hay en la revelación cristiana, en el dogma cristiano, una fuente suplementaria del
conocimiento de lo justo, susceptible de superar, enriquecer o corregir el contenido
del  derecho natural  antiguo? Nosotros  expusimos  esta  cuestión  en Estrasburgo,
hace  tres  años,  en  un  coloquio  cuyas  actas  han  sido  publicadas  (La  revelation
chretienne et le droit, Dalloz, 1961). Se trata de un problema candente, renovado
por  el  resurgimiento  de  ciertas  formas  ambiciosas  de  catolicismo  social.  Pero
además,  en  el  mundo  de  nuestros  días,  desborda  el  círculo  de  los  juristas
considerados cristianos, ya que se trata del mismo tipo de relaciones que podría
establecerse entre el derecho y, por una parte, la perfección evangélica. y, por la
otra, los ídolos modernos, herederos degenerados del Evangelio: la “humanidad”, el
“progreso”, la “persona humana”.

Sostuve  personalmente,  en  el  mencionado  coloquio  de  Estrasburgo,  contra
ciertos  cristianos sociales  que pretendían traer a Santo Tomás en apoyo de sus
doctrinas,  una tesis  muy unilateral  (  Sobre  la  laicidad del  derecho según Santo
Tomas, reproducido en nuestras Lecciones, 1962, pág. 203 y sigs. La agregamos a
este volumen para completar mejor los estudios del autor sobre el  pensamiento
tomista.  (Nota del editor.).  Quisiera proceder ahora a un examen más completo:
¿cuál es el papel que tienen, en el derecho natural tomista, las fuentes cristianas?
Recabaremos a Santo Tomás, en primer lugar, su respuesta teórica y luego la que se
inscribe en los resultados prácticos de su enseñanza.

43

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



A—Los principios: la teoría general del conocimiento

No es  del  estilo  de  Santo  Tomás  el  dejar  en  la  sombra,  como  lo  hacen  los
activistas modernos, las dificultades teóricas de la doctrina social cristiana; a plena
luz, Santo Tomás desgrana el problema de los roles respectivos de la fe y la razón
natural en la búsqueda de la verdad; en su tratado general del conocimiento, da la
respuesta y luego, específicamente, la reitera en lo que respecta a la búsqueda de lo
justo y del derecho.

lº- En lo que hace á su posición general, es conocida la tendencia personal de
Santo Tomás a otorgar confianza a la razón natural, a rehabilitar la razón. Es en
este punto que se opone al agustinismo y propone una visión menos sombría que la
de  San  Agustín  acerca  de  los  poderes  de  nuestra  inteligencia  en  su  situación
presente.  La  discusión  versa,  sobre  todo,  sobre  el  problema  teológico  de  las
consecuencias del pecado: San Agustín tenía la tendencia, como más tarde la tendrá
Lutero, a subrayar la corrupción de la naturaleza humana luego de la caída original.
Para  Santo Tomás nuestra  naturaleza  está  solamente  enferma,  debilitada  por  el
pecado de Adán y Eva, pero no destruida. El viajero que bajaba de Jerusalén a Jericó
-es  decir,  según  la  exégesis  simbólica  del  Medioevo,  del  estado  primigenio  de
perfección al de corrupción- es su imagen en el Evangelio: está solamente enfermo
y, ayudado por el Samaritano, es susceptible de recuperar sus fuerzas; no ha dejado
nunca de conservar los principios de la vida (Ia. IIae. qu. 85 a. 1).

La razón que el hombre ha recibido con su naturaleza y que poseen también los
paganos,  sigue  siendo  veraz.  Y  Santo  Tomás  no  tuvo  mayor  problema  para
compatibilizar este optimismo con el principio de San Agustín de que toda verdad
viene de Dios; ello sin duda, pero no sólo por el camino de la “iluminación” mística,
de la Revelación y de la Gracia; también por intermedio de las “causas segundas”,
de la “naturaleza”, de la que participan asimismo los paganos (Ia. IIae. qu. 109 a.
1). La gran audacia de la teología de Santo Tomás consiste en, sin recelar de la fe,
decir “sí” a la inteligencia, a Aristóteles, a Cicerón y al derecho romano.

2º- No significa esto que Santo Tomás desestime la autoridad de las Sagradas
Escrituras. Su papel es doble:

a)  Ante  todo,  las  fuentes  sobrenaturales  son las  únicas  capaces  de  darnos  a
conocer  lo  que  se  encuentra  más  allá  de  nuestra  naturaleza:  Dios  mismo,  los
ángeles, los misterios de la fe cristiana y de nuestra salvación. (Ver, por ejemplo,
sobre el conocimiento de Dios: Ia. qu. 88).

b)  Más  todavía,  la  Revelación  divina  puede  asistir  a  nuestra  inteligencia
debilitada -así como el buen samaritano asistió al viajero herido-, aún en aquellas
materias accesibles a nuestro conocimiento natural. Ella no hará sino confirmar las

44

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



verdades racionales,  a las que ya habían tenido acceso,  por la  razón, los sabios
paganos. Del mismo modo sucedió en la historia judía: Dios socorrió a su pueblo
elegido, incluso en algunos aspectos de su vida temporal. La mayor parte de los
Proverbios se encuentra, más o menos idénticamente, en la sabiduría pagana.

EL CONOCIMIENTO DE LA JUSTICIA

La misma enseñanza lúcida será repetida por Santo Tomás, en el Tratado de las
leyes, a propósito de las ciencias morales, dentro de las cuales encuentra el derecho
sus soluciones específicas.

1º-  La  mayor  novedad  del  tratado,  en  relación  al  agustinismo,  es  la  gran
extensión acordada a las fuentes profanas del conocimiento. Santo Tomás comienza
por presentar brevemente la ley eterna, causa suprema de todo origen y de la que
todos derivan; pero de la cual, por ser la razón trascendente de Dios, no podemos
tener un conocimiento cierto. Inmediatamente pasa a tratar de la ley natural, ya que
ella constituye, para el hombre, la primera fuente de su moral; ahora bien, la ley
natural  existe  -perdóneseme  la  perogrullada-  por  naturaleza  y  por  su  propia
definición  es  accesible  a  los  paganos,  del  mismo modo que  a  los  fieles  a  la  fe
cristiana. A continuación, el tratado de Santo Tomás sigue con una larga exposición
sobre  la  ley  humana,  que  es  expresión  y  prolongación  de  la  ley  natural  y  que
depende evidentemente de la razón profana ( Ia. IIae. qu. 94 a 97).

Santo Tomás puso en una sola  línea—y en esto  radica  su sello  personal—las
fuentes profanas de la moral. Y si se trata especialmente del derecho, ya hemos
dicho que Santo Tomás retornó a las estrictas nociones de Aristóteles: la justicia en
sentido  específico,  es  aquella  virtud  que  tiene  por  objeto  el  reparto  de  lo  que
corresponde a cada uno en el cuerpo social; el derecho es el objeto de la justicia
( IIa. IIae. qu. 57 y sigs.). Ahora bien, existe un derecho natural y un derecho de
gentes—“jus  gentium”—que  proceden  de  la  ley  natural;  en  cuanto  al  derecho
positivo,  pareciera  que  deriva,  ordinariamente,  de  la  ley  humana.  Las  fuentes
profanas intervienen en la  elaboración del derecho y Santo Tomás elegirá  como
autoridades principales, con las que debatirá las cuestiones jurídicas, a los autores
paganos: Aristóteles, Cicerón, Ulpiano.

2º- El Tratado de las leyes menciona también las fuentes cristianas, bajo la forma
de las dos leyes divinas, “antigua” y “nueva”; de las que solo el Antiguo y Nuevo
Testamento, pueden hacernos conocer su contenido (Ia. IIae. qu. 98 y sigs.). ¿Cuál
es el papel representado por estas leyes en la moral y el derecho?

a)  El  cometido  propio  de  las  fuentes  reveladas  es  el  hacernos  conocer  las
realidades sobrenaturales: el objeto propio de la ley divina es el de instruirnos en lo

45

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



atinente a la salvación, de conducirnos más allá de los bienes temporales, que el
hombre puede en principio perseguir por su propia naturaleza, hacia el fin de la
beatitud eterna, a la que nuestra naturaleza no tiene acceso por sí misma, “quae
excedet proportionem naturalis facultatis hominis” (Ia. IIae. qu. 91 a. 4).

Por consiguiente,  pareciera  que la  ley  divina no tiene relación alguna con el
derecho; en todo caso, pareciera que ello es así en cuanto a la ley nueva, la propia
de los cristianos. Ciertamente el Evangelio es la fuente eminente de nuestra moral,
o mejor dicho, de la sobremoral: aquella de las virtudes teologales y del reino de los
cielos. Esto no significa que Santo Tomás reniegue de la ley de Cristo, a la que apeló
San Agustín para sustituir a las leyes de la justicia pagana; pero, más preciso y
metódico  que  San  Agustín,  reconocerá  mejor  la  esfera  de  aplicación  que  le  es
propia: la enseñanza del Evangelio no concierne al orden temporal y a los repartos
de bienes terrenales que son la materia del derecho. El Evangelio no incluye reglas
jurídicas, “judicialia” (qu. 108 a. 3); y debemos ponernos en guardia acerca de que
la ley nueva no es del tipo de las que los juristas llaman “ley”. Normalmente, no está
“escrita”, sino que es más bien un espíritu, una gracia, la caridad; procede sobre
todo  por  “consejos”  antes  que  por  “preceptos”  precisos;  no  se  refiere  a  los
comportamientos externos (qu. 1o6 a. 1; qu. l07 a. 1; qu. 108 a. 1 y 4, etc.). Es ella
la  regla  de  los  religiosos,  de  aquellos  que  han  optado  libremente  por  la  vida
sobrenatural, por un estado de perfección (IIa. IIae. qu. 186 y sigs.); pero para la
masa, que se contenta con vivir según la naturaleza, no es ella ese criterio objetivo
ni esa regla del reparto de los bienes que llamamos derecho.

Distinción  firme  y,  para  los  juristas,  altamente  instructiva:  no  se  trata  de
confundir, tal como tendía a hacerlo el agustinismo y es la tentación de nuestros
cristianos sociales, el reino de los cielos y el derecho; de hacer uso de los consejos
de perfección evangélica a contrasentido, contra nuestro prójimo y el orden público,
transportándolos indebidamente al oficio de jueces terrenales, o sea, al reparto de
los bienes materiales en vistas a un orden provisorio. Hoy en día, este parece ser el
deleite de la prensa cristiana: juzgar, “condenar” las riquezas, las violencias, las
dominaciones de los demás, en nombre de los preceptos evangélicos absolutos de la
pobreza, la caridad y la no violencia; pero no hace sino juzgar mal y en favor de
otras violencias y otras dominaciones, ya que siempre existen violencias, riquezas y
desigualdades sociales en el orden temporal; el problema es el de arbitrar entre
ellas. Por lo tanto, una vez claramente distinguidas las esferas de lo temporal y de lo
espiritual, Santo Tomás concede una cierta fecundidad jurídica a la ley nueva: es
que  existe  un derecho  de  la  vida  espiritual;  algunas  reglas  en  el  Evangelio,  se
refieren  a  la  conducta  cristiana  en  vistas  a  la  salvación,  el  matrimonio,  los
sacramentos, la jerarquía eclesiástica (qu. 106 a. 1; qu. 108 a. 1); existe un derecho
positivo divino, que será sobre todo el derecho de la Iglesia en cuanto concierne a la
vida religiosa. Dentro de estos límites, el derecho canónico estará fundado en la
Escritura. Además, existen interferencias entre el orden temporal y el del reino de
los  cielos;  Santo  Tomás  no  duda  respecto  a  que  la  vida  temporal  debe  estar
subordinada  al  interés  de  nuestra  salvación;  existen  también,  aunque

46

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



excepcionalmente,  cuestiones  mixtas.  Primera  brecha,  que  puede  resultar
importante, en el principio de la laicidad del derecho; ya evaluaremos sus efectos
prácticos.

b) El segundo oficio, en verdad secundario y ocasional, de la revelación, es el de
confirmar las verdades accesibles, en principio, al conocimiento natural. Tal es el
caso de  cuando Dios  asistió  a  su pueblo,  aún en los  asuntos  temporales,  en la
historia  judía;  la  ley  antigua decía  Santo Tomás,  organizaba su orden terrestre,
“ordinabat ad bonum sensibile et terrenum” (qu. 91 a. 5). Si bien no existe derecho
en  el  Evangelio,  no  puede  ignorarse  que  en  el  Antiguo  Testamento  es  rico  en
preceptos  jurídicos.  Esta  fue,  ya  lo  hemos  visto,  la  tentación  del  agustinismo
jurídico, de suplir las insuficiencias del Evangelio en materia jurídica apelando a las
leyes Judías, a la consagración, al diezmo, a la interdicción de la usura, etc. ¿Es bajo
este título que podremos reintroducir las fuentes sacrales del cristianismo en el
derecho?  Una vez  más  la  respuesta  de  la  Suma Teológica  aparece  negativa.  El
derecho judío era excelente, divinamente justo, para el pueblo judío; sigue siendo
un modelo; pero no esta más en vigor en el mundo cristiano Una de las grandes
tesis de la doctrina tomista del derecho natural, es la de la mutabilidad del derecho;
las  instituciones  judías  no  se  adaptan  al  pueblo  cristiano  no  tienen más  fuerza
obligatoria; en su exposición teórica, Santo Tomás rechaza abiertamente el recurso
de  los  Juristas  a  las  leyes  judías,  al  menos  en  la  medida  en  que  son  jurídicas,
“judicialia” (qu. 108 a. 3).

La solución no es diferente para los preceptos llamados morales o “moralia”: por
ejemplo aquellos del Decálogo o los que pueden encontrarse en los profetas o en los
libros  sapienciales.  Cristo  no los  ha  abolido (qu.  100 a.  1).  Sin duda que estos
preceptos llamados “morales”, no contienen nada que no sea accesible a la razón
pagana: el contenido del Decálogo -en asuntos de moral- está ya en la sabiduría
griega; los paganos sabían que no se debía robar ni cometer adulterio; aquí el papel
de la revelación fue solamente confirmatoria.  Si la  doctrina social  cristiana está
extraída sólo de esta fuente, no tiene nada de original (qu. 99 a. 4; qu. 100 a. 1, 2 y
11; IIa. IIae. qu. 56 a. 1). Por otra parte, debemos recordar que las reglas morales
no son las reglas Jurídicas: aquellas no dicen nada acerca del reparto de lo que
corresponde a  cada uno,  del  “suum cuique”.  Les  falta  ese  criterio  objetivo,  esa
“determinación” precisa que realiza el precepto jurídico, “praeceptum judiciale (qu.
100 a. 8; qu. 99 a. 4; etc.): “no robaras” no me indica nada acerca de los limites de
las propiedades, que son objeto del arte jurídico.

Pero los preceptos morales pueden, al menos, servir de marco, de guía, de pretil,
al  trabajo de elaboración de los  preceptos  de derecho,  dejado decididamente al
hombre,  al  humano  arbitrio  (qu.  108  a.  3),  bajo  el  régimen  del  cristianismo.
Deberemos  averiguar,  pues,  cuáles  efectos  se  derivan,  en  la  práctica,  de  este
segundo título de inserción de la teología en el derecho.

47

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



B - Las aplicaciones

Llegamos al fin al contenido de la doctrina social tomista, de la que deberemos
limitarnos a  efectuar un breve resumen.  ¿Es ella  solamente la  reproducción del
saber de los autores paganos, o la influencia del cristianismo permitió superar los
resultados de la ciencia del derecho natural de la Antigüedad?.

1º-  La  Mayoría  de  las  conclusiones  de  la  Suma  Teológica  parecen  ser
estrictamente fieles a las de la ciencia antigua del derecho natural. Y Santo Tomás
argumenta  con  las  mismas  razones  que  la  filosofía  pagana  y  adopta  -en  estas
cuestiones-  como autoridades  principales  a  Aristóteles  y  el  derecho  romano.  La
principal contribución de Santo Tomás al derecho medieval, consiste en la ayuda
prestada  al  renacimiento  de  las  instituciones  antiguas.  Por  filosófica  que  sea  y
solamente relativa a los fundamentos teóricos de las instituciones, esta contribución
está bien lejos de ser despreciable. En lo que hace al derecho público, la filosofía de
Santo Tomás preparó la reconquista de la autonomía del estado frente a la Iglesia,
restaurando una teoría profana de la soberanía. Sin lugar a dudas, Santo Tomás no
se atrevió a rectificar el derecho canónico de su tiempo, que sometía a los reyes al
papa; será Juan de París, su discípulo, sucesor en el colegio de la calle St. Jaques y
defensor de su doctrina, quien echará abajo la doctrina del poder directo, partiendo
de su teología. (De potestate regia et papali (1303), ed. Leclercq, 1942). Pero el
mismo Santo Tomás enseñó la existencia de la soberanía en beneficio de los infieles
lo que no puede hacerse sin contradecir el derecho canónico de la cruzada (IIa. IIae.
qu. 10 a. 10); también que en materia temporal, vale más obedecer al rey que al
Papa (IIa. IIae. qu. 60 a. 6 ad. 3; qu. 104 a. 5 y 6). Los reyes existen no por la
consagración ni por el querer de la Iglesia, sino por el solo derecho natural. Más
profunda y más radical todavía, es la reconstrucción de las bases de la economía: la
autoridad, la dominación política, la sujeción, la jerarquía, se justifican en cuanto
naturales,  conformes al  plan de la naturaleza,  seria doctrina de Aristóteles y no
como un simple remedio histórico a los pecados de los hombres. El hombre es un
animal  político,  naturalmente destinado a vivir  en jerarquía  dentro de un grupo
organizado. La Iglesia Cristiana misma se encuentra justificada al organizarse aún
el  modelo  del  imperio  romano,  con  la  contribución  de  los  legistas,  bajo  la
dominación del Papa. Marsilio y Guillermo de Occam se negarán a aplicar Papa
estas tesis aristotélicas, pero las conservaran en favor del emperador.

Santo Tomás reprodujo la lección de Aristóteles sobre el régimen mixto (Ia. IIae.
qu. 105 a. 1),  salvo cuando prefiere a otras autoridades paganas en favor de la
monarquía (De regno, I, 1, cap. 2 y sigs.). En lo que hace al derecho privado, luchó
—con la ayuda de Aristóteles y del derecho romano—por el retorno al “dominiun”, a
la propiedad privada, “potestas procurandi et dispensandi”; y, tal como lo afirman
los dominicos modernos, no alega aquí las tradiciones comunitarias de la Iglesia
sino para relegarlas al terreno de la moral. para colocarlas fuera del derecho (IIa.
IIae. qu. 66 a. 2). Reproduce, descartando de la discusión a los textos  de la Sagrada
Escritura, la teoría aristotélica de la usura (IIa. IIae. qu. 78 a. 1); la de la venta y de

48

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



los contratos; la lista de los delitos romanos (Cf. J. M. Aubert, Le droit romain dans
l’oeuvre de Saint Thomas, París, 1955.), etc. Este retorno a las soluciones antiguas,
que  respondía  a  las  necesidades  de  las  ciudades  y  estados  del  siglo  XIII,  es
históricamente esencial. 2°- Esto no impide que, ocasionalmente, se siga también la
inspiración de la Sagrada Escritura y de la fe.

a)  Aunque el  orden de la naturaleza haya reconquistado con Santo Tomás su
autonomía, es decir, que el arte jurídico, como distinto de la teología, retome su
existencia separada, queda el hecho de que los fines naturales de la sociedad se
encuentran subordinados a la salvación, que es sobrenatural. Y hemos dicho que la
marcha de la Iglesia hacia la salvación tiene sus reglas, su derecho interno, que
corre  el  riesgo de  interferir  en el  derecho del  estado;  cuando se  presenten las
cuestiones mixtas, es el interés espiritual el que debe prevalecer.

Esto entraña una serie de consecuencias prácticas que aparecen en definitiva
como de mucha importancia, ya sea en forma próxima o remota. Por más consciente
que estuviera de la autonomía de la autoridad política, acabamos de ver que Santo
Tomás no se opuso al derecho canónico de su tiempo que subordinaba, en el mundo
cristiano, los reyes a la Iglesia; en una cuestión quod liberal llegó a hacer de los
reyes “vasallos de la Iglesia” (Quod. 12 qu. 13 a. 9). Lo que sucede es que en el
mundo cristiano, la jerarquía que en otros tiempos subordinaba el sacerdote a la
ciudad, fue invertida (De regno, I, 14); ocasionalmente, el rey secular debía poner
su brazo al servicio de la fe cristiana y colaborar con la represión de la herejía (IIa.
IIae. qu. 11 a. 3). El pueblo cristiano debe rehusar obediencia, bajo el juicio de la
Iglesia, al príncipe hereje, cismático o ex comulgado (IIa. IIae. qu. 12 a. 2).

En la cristiandad, la caballería se enroló en las cruzadas; las clases económicas
trabajaban para que una parte de sus cosechas sirviera a la  subsistencia de los
monjes y al esplendor de la liturgia; el diezmo debía ser entregado a los sacerdotes
(IIa. IIae. qu. 87).  Existían también interferencias de lo espiritual en el  derecho
privado: aquí también existían las cuestiones mixtas, como el matrimonio. Y es que
el  matrimonio  cumple,  además  de  su  función  natural  de  la  propagación  de  la
especie, una función sobrenatural: es el sacramento de la unión de Cristo y de la
Iglesia  y  debe  servir  al  aumento  de  la  caridad;  por  ello  es  que  Santo  Tomás
pronuncia la interdicción total del divorcio, la poligamia y el incesto (Suplemento;
qu. 67, 65, 54, etc.). Otro ejemplo es el de la esclavitud: Santo Tomás retomó la
doctrina  aristotélica  que  justifica  la  esclavitud  por  el  derecho  natural;  pero  el
cristianismo  aporta  aquí  una  derogación  del  poder  del  amo,  el  que  no  debe
interferir en la vida sacramental del esclavo. Es por esto que el “servus” cristiano
debe  ser  liberado  del  poder  de  un  amo  infiel  (Ila.  IIae.  10  a.  10);  y  debe
asegurársele la libertad de matrimonio (Ia. IIae. qu. 105 a. 4; Suplemento, qu. 52).
“Non  tenentur  nec  servi  dominis  nec  filii  parentibus  obedire  de  matrimonio
contrahendo vel virginitate servanda aut aliquo alio hujus modi” (IIa. IIae. qu. 104
a. 5).

49

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Del mismo modo, Santo Tomás encuentra justo que la educación sea sustraída al
control de la ciudad para ser confiada a la Iglesia, como es el caso de las escuelas
universitarias  de  su  tiempo,  contrariamente  a  la  doctrina  de  los  filósofos  de  la
antigüedad. Todos estos ejemplos parecen pertenecer a un período conflictivo de la
historia de Europa, al régimen teocrático de la cristiandad medieval; en realidad,
están llenos de consecuencias para el futuro. Aquí se encuentra el origen de las
libertades  individuales  del  derecho  europeo  moderno.  Que  el  individuo,
parcialmente, escapa al control del estado; que, si no su cuerpo, su alma es libre en
virtud de su ordenación a un fin superior al estado terrenal; “meus quidem est sui
juris” (IIa. IIae. qu. 104 a. 5).  He aquí lo que se opone a la filosofía política de
Platón y de Aristóteles, si bien no de los estoicos: la cita que acabamos de leer fue
extraída  de  Séneca.  He  aquí  el  aporte  del  cristianismo,  que  la  síntesis
maravillosamente amplia y prudente de Santo Tomás no ha dejado de registrar. Y de
aquí surgirán un día, cuando la Iglesia Católica sea despojada de su poder, nuestra
libertad de conciencia, nuestra libertad de opinión, nuestras libertades individuales.

En una determinada esfera, la espiritual, y contra la doctrina de Aristóteles, o
mejor dicho, más allá de esta doctrina, Santo Tomás descubrió aquello que nosotros
llamamos  los  derechos  del  individuo.  Superpuesta  a  la  naturaleza  genérica,  del
hombre, existe en cada individuo una naturaleza, una vocación propia (Ia. qu. 14 a.
11; qu. 15 a. 3 ad. 4; IIa. IIae. qu. 64 a. 2 ad. 3; Contra gentiles, III, 113, etc.); y la
“persona” es aquello más perfecto que existe en la naturaleza (Ia. qu. 29, a. 3). El
individuo puede ser parte de la ciudad, en tanto que ciudadano y su interés  en
cuanto  tal  debe  subordinarse  al  del  todo.  Pero  en  una  parte  de  su  ser,  en  su
vocación sobrenatural, en su alma, sobrepasa a la ciudad y los intereses de su alma
están más allá  del bien colectivo del grupo. El sistema jurídico tomista no es la
reproducción del sistema jurídico antiguo; lleva en germen el  derecho moderno,
porque la  experiencia cristiana lo ha dotado de una nueva dimensión.  (Cf.  Kulz,
Individuum und Gemeinschaft  beim heil  Th. v.  A.,  1932; Graneris,  Op.  Cit.,  Cap.
VIII).

b) El segundo fundamento de la intervención de la teología en el derecho, se
funda  en  la  existencia  de  principios  morales  en  la  Biblia.  Estos  principios
contenidos, sobre todo, en el Antiguo Testamento, no nos revelan nada que nuestra
razón no pueda conocer; pero nos instruyen sobre el contenido del orden natural
con una certeza perfecta, que nunca podría pretender nuestra razón falible.

Resulta sorprendente la abundancia de citas del decálogo en la parte jurídica de
la Suma. Los “preceptos de justicia” estudiados en la IIa. IIae. qu. 122, son los del
Decálogo.  Pero  de  los  “moralia”  no  se  desprende,  ya  lo  hemos  dicho,  nada  de
propiamente Jurídico; nada que pueda servir de criterio al reparto de los bienes,
honores y competencias. Es más sorprendente aún, constatar que Santo Tomás ha
recurrido, contra las reglas del método, a los “judicialia” del derecho judío en el
Tratado de las Leyes. El Aquinate gusta confirmar las tesis de la filosofía antigua
por  su  acuerdo  con  el  Antiguo  Testamento:  por  ejemplo,  las  soluciones

50

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



constitucionales de Aristóteles favorables al régimen mixto, por lo que nos dice la
Escritura sobre la constitución de Israel (Ia. IIae. qu. 105).

La consecuencia es que las soluciones se ven afectadas de una cierta rigidez, una
seguridad, una certeza que faltaban en el derecho natural de Aristóteles: la Biblia
confirma las tesis sobre la justicia de la esclavitud, la inferioridad de la mujer y la
potestad marital, la estabilidad del matrimonio o la prohibición del incesto, de tal
forma que las conclusiones aparecen como definitivas. Esto debería desvirtuar el
mérito que habíamos atribuido a Santo Tomás de haber comprendido el  método
aristotélico y de haberlo seguido, incluso en se moderación.

Pero esta crítica podría reposar sobre un contrasentido: es un error leer la Suma,
como la  Ciudad de Dios,  con mentalidad de juristas.  Ya  sea  que se  trate  de  la
propiedad, de la usura, del mejor régimen político, el verdadero propósito de Santo
Tomás  no  es  jurídico.  Algunas  veces  se  ha  expresado  con  menosprecio  por  los
juristas; la facultad de teología podía permitirse desdeñar a la de derecho. Santo
Tomás  rechaza,  como  escapando  al  dominio  de  la  teología,  las  cuestiones  de
derecho  positivo  (Quod.  9).  Y,  probablemente,  cuando  nota  la  concordancia  del
derecho romano con la ley Judía, lo que le interesa es aportar un argumento más en
apoyo  de  su  tesis  teológica  del  acuerdo  de  la  razón  con  la  fe.  Cuando  sus
conclusiones  nos  parecen  faltas  de  flexibilidad,  recordemos  que  no  escribía  en
vistas a la práctica; que su intención personal no era la de escribir un código. No
corresponde al filósofo el hacerse legislador.

Si  en  los  resultados  prácticos  se  encuentran  estas  fallas,  estas  conclusiones
demasiado apresuradas o discutibles, es que hacia aquí no se dirigió su esfuerzo. El
verdadero pensamiento de Santa Tomás sobre las fuentes del derecho y la grandeza
de su doctrina, la debemos buscar, ante todo en sus exposiciones teóricas.

V.- CONCLUSION

Terminamos  el  curso  de  este  año sobre  la  doctrina  de  Santo Tomás:  ella  ha
servido bien a las necesidades de la sociedad de su tiempo resucitando el método y
las fuentes del derecho antiguo. En pleno acuerdo con la política de la Santa Sede,
les  inyecta  las  riquezas  extraídas  de  la  experiencia  cristiana.  Maravillosamente
equilibrada, es laica pero no laicista: Santo Tomás reconstruyó los fundamentos de
un orden temporal autónomo, de la justicia del orden jurídico, necesaria para el
vigor del arte del derecho, que San Agustín dejó perder, pero todo ello sin sacrificar
los fines espirituales del hombre.

51

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Aunque no soy partidario de la idolatría del progreso, esta doctrina me parece un
adelanto sobre la  de Aristóteles  y la  de San Agustín.  Y como la  historia  conoce
también regresiones y nuestro mundo ha perdido la cultura clásica,  no significa
perder el tiempo tomar un baño refrescante en las aguas de la Suma Teológica. Y su
utilidad no es sólo para los historiadores.

Seguramente, allí no está dicho todo. En la época misma de Santo Tomás, las
luchas doctrinales continuaron: el naturaIismo de Santo Tomás, su confianza en la
inteligencia  natural  del  hombre, su adhesión al  derecho natural de los  paganos,
fueron puestas en discusión y condenadas, por el decreto de 1277, algunas de sus
principales tesis. La escolástica franciscana, Escoto, Guillermo de Occam, trato de
sustituir su doctrina por una nueva teoría del derecho. Pero como estos autores se
separan  de  la  tradición  clásica  y  preparan  la  filosofía  jurídica  moderna,  los
dejaremos para otro estudio.

52

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



APENDICE I

DE LA LAICIDAD DEL DERECHO SEGUN SANTO TOMAS7 

 

I.-INTRODUCCION

Es ahora a Santo Tomás a quien plantearemos este mismo problema, problema
siempre  de  actualidad,  sobre  el  que  es  necesario,  en  primer  lugar,  definir  sus
términos.8 Una parte  de  la  opinión  cristiana,  sin  duda la  más  dinámica,  parece
persuadida de que el  cristianismo aporta  soluciones  de derecho a  los  conflictos
sociales de nuestro tiempo: por ejemplo, en lo que concierne a la segregación racial,
la paz, la descolonización,  la estructura de la empresa o el  estatuto jurídico del
mundo obrero. Una parte de la opinión cristiana cree que respecto de este principio,
existe acuerdo dentro de la tradición católica. Ningún testimonio en este sentido, le
parece más concluyente que el ejemplo de Santo Tomás, que fue el gran inspirador
de las encíclicas contemporáneas en materia social: Santo Tomás ha producido una
obra “jurídica” de amplitud considerable;  ha investigado sobre el  mejor régimen
político, las condiciones de la justa guerra, las cruzadas, la condición de los infieles,
la propiedad, los contratos, el comercio, el justo precio, la usura, el procedimiento,
la edad requerida para contraer matrimonio, las condiciones del casamiento, y una
multitud de otros problemas jurídicos.  Y esta doctrina jurídica se inserta (en su
mayor parte) en una Suma Teológica; puede decirse que la misma se deriva del
dogma revelado.

Me propongo rebatir estas creencias comunes. De ningún modo podría poner en
duda el hecho de que numerosos desarrollos de Santo Tomás relativos al derecho
estén inspirados en la Sagrada Escritura o en sus comentarios patrísticos. Y si por
doctrina social deberían entenderse solamente, consideraciones anexas, adyacentes
al derecho, sobre el fin, sobre las condiciones de la actividad jurídica, el pecado que
hace necesaria la coacción de la ley humana, la vocación a la salvación de cada ser
humano, que la ley deberá respetar, entonces esta doctrina social procede de la
Revelación. Nada escapa, por otro lado, totalmente, a la esfera de la teología. Todo

7Extraído de: “Lençons d’histoire de la philosophie du droit” Ed. Dalloz, París, 1962.Traducción:
Silvia De Nápoli.

8(Comunicación al coloquio de Estrasburgo: Revelación y derecho, nov. 1959.)

53

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



está contenido en el plan divino. Sólo que, en nuestro comentario no es suficiente
admitir que la fe cristiana desempeña la función de un estimulante misterioso de la
inteligencia, aporta al trabajo del jurista el auxilio de una inspiración difusa.

Nuestro tema de discusión, tal como creo debe entenderse, es más estricto, y
considero esencial subrayarlo: una vez mas, la mayor parte de las obras llamadas de
“doctrina  social  cristiana”,  y  la  obra  del  mismo  Santo  Tomás,  se  encuentran
conteniendo algo muy distinto que consideraciones extrínsecas o preliminares, al
menos  en  germen,  de  verdaderas  soluciones  jurídicas:  por  ejemplo,  que  la
segregación racial en los Estados Unidos, o el colonialismo, el capitalismo del siglo
XX, deberán ser condenados; y respecto de Santo Tomás el préstamo gratuito de
dinero,  la  venta  no  concluida  a  justo  precio,  el  casamiento  del  esclavo  sin  la
autorización de su amo, pero no su ordenación; el esquema al menos,  de  un
sistema  de  “derecho  natural”.  Entonces  ¿en  qué  consisten  las  “fuentes”  de
semejantes proposiciones?.

Nuestro debate se refiere únicamente a las denominadas fuentes del derecho,
esos principios de solución sin los cuales, el jurista no podría llevar a término sus
trabajos. Ya que no le es suficiente conocer los fines últimos y el valor de la persona
humana, y el respeto debido al bien común. Le es indispensable buscar una razón
de la sentencia que pone fin al juicio, del arbitraje entre esos dos valores—raíz del
argumento y mayor-- (una vez armada) del silogismo jurídico. Está en búsqueda de
criterios que le permitan desempeñar su tarea específica, “suum cuique tribuere”,
la medida de los derechos de cada uno. ¿Es posible acudir a la Sagrada Escritura
para  obtener  tales  criterios,  es  decir,  fundar  en  algún  principio  extraído  de  la
Sagrada Escritura tal o cual solución de derecho?

La Suma Teológica responde directamente a esta cuestión en el famoso Tratado
de las Leyes ( Ia Iae qu. 90 y si.).

Santo Tomás considera allí todas las leyes que deben dirigir la conducta humana
e incluso, además las que rigen los movimientos naturales de las cosas, es decir: la
ley “eterna”—asimilada a la razón de Dios creador—la ley natural, la ley humana,
luego las leyes divinas reveladas en la Antigua y en la Nueva Alianza.

Puede observarse que este tratado excede los problemas del derecho; es en otro
lugar de la Suma (IIa. IIae. qu. 57 y ss.) que Santo Tomás ha hablado especialmente
del “derecho”, todas las “leyes” no son, al contrario, leyes jurídicas, que prescriben
el  contenido  de  la  justicia;  las  hay  simplemente  morales,  que  prescriben  otras
virtudes,  por  ejemplo  la  caridad,  la  piedad,  la  templanza.  Pero,  precisamente,
respecto de cada categoría (ley eterna—natural--, humana o divina), Santo Tomás
delimita cuidadosamente su ámbito de aplicación propia; si su función concierne o
no a la justicia social y al derecho. Nos resultará también suficiente leer las diez
cuestiones consagradas a las dos leyes “divinas”, la “ley nueva” y “ley antigua” (qu.

54

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



98  a  108),  para  definir  las  relaciones  que  existen,  según  esta  doctrina,  entre
derecho y revelación cristiana.

II.—LA LEY NUEVA

Comencemos por la “ley nueva”, entendiendo por misma, el mensaje especifico
del Evangelio por cual nos fueron anunciados nuestros fines últimos sobrenaturales
y el reino de la perfección. En este punto, tomaremos el lenguaje de M. Gilson en el
dominio propio de lo “revelado”, donde Dios confiere conocimientos superiores a
nuestra  razón,  naturalmente  inaccesibles  a  la  razón  del  hombre.  Aquí  la  razón
permanece muda y debe simplemente  escuchar  la  enseñanza autoritaria  de una
verdad que la supera.

¿La “ley nueva”, comprende principios de derecho? Según el análisis de Santo
Tomás,  a título accesorio,  sólo algunos.  O al  menos excepcionalmente,  se puede
inferir del Evangelio un cierto número de reglas escritas (qu. 106 art. 1), precisas,
verdaderamente  jurídicas  y  que  estatuyen  acerca  de  la  conducta  exterior  del
hombre (qu. 108 art. 1 ) . Las mismas prescriben, a título auxiliar, el cumplimiento
de  ciertos  actos,  tal  como  el  uso  de  los  sacramentos,  que  son  medios  para  la
salvación o que se desprenden necesariamente de la calidad de cristiano, como la
profesión de  la  fe.  Cierto  tipo de  implicancias  sociales  se  derivan de  ellas,  por
ejemplo en lo que concierne a las relaciones entre los esposos, o bien de los fieles
entre  sí  en  la  Iglesia  Cristiana.  Dicho  de  otro  modo,  en  el  Evangelio  está  el
fundamento  del  derecho  “canónico”,  en  tanto  que  éste  concierne  a  la  vida
estrictamente  religiosa  y  a  la  organización  de  la  Iglesia:  bautismo,  eucaristía,
matrimonio,  autoridad  apostólica  ...  (  Ia  IIae.  qu.  91  art.  4  resp.  “Quia  homo
ordinatur  ad  finem  beatitudinis  aeterna,  quae  excedit  proportionem  naturalis
facultatis  humanae...  ideo  necessarium  fuit  ut  supra  naturalem  et  humanam
dirigeretur etiam ad suum finem lege divinitus data”.).

De este  modo,  entre  el  derecho eclesiástico y el  derecho del  mundo secular,
existen interferencias, cuestiones “mixtas”. Así, para que el esclavo participe en el
culto, concurra a la misa del domingo, o que su matrimonio sea a imagen de la
unión  de  Cristo  y  la  Iglesia,  fue  necesario,  en  nombre  del  Evangelio  (aunque
únicamente por estos motivos) retocar el derecho de la esclavitud ( Supl. qu. 52 Ia.
IIae. qu. 105 art. 4, etc.). Una ley civil que prescribiera prácticas idólatras, debería
ser declarada nula  (  Ia.  IIae.  qu.  96 art.  4  resp.  “Alio modo leges possunt esse
injustae per contrarietatem ad bonum divinum sicut leges tyrannorum inducentes
ad  idolatriam”.  En  hipótesis  semejantes,  según  la  opinión  de  Santo  Tomás,  el
derecho  secular  debe  ceder  frente  al  derecho  eclesiástico,  porque  toda  la  vida
temporal está ordenada a lo espiritual.

55

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



A decir verdad, Santo Tomás sólo regula de este modo las cuestiones mixtas,
porque el estado de su tiempo, se define oficialmente como cristiano. Se notará que
en nuestros días, para el jurista secular, su solución no es tan simple. El derecho
canónico no será ya el “único” factor a considerar, porque hemos cesado ya de vivir
en una sociedad que profese colectivamente la fe cristiana, y además, no se podría
“imponer” su observancia a los infieles. Hecha esta reserva, mantengamos que en
las materias denominadas “mixtas”, donde está comprometida la vida estrictamente
religiosa, la ley nueva puede implicar un cierto contenido jurídico.

Pero esta primera serie de observaciones apenas nos sugieren una aproximación
a nuestro comentario:  buscaremos aquí las fuentes de una doctrina “social”,  las
fuentes del derecho de la sociedad contemporánea. Según la exposición de Santo
Tomás, tratándose de cuestiones seculares, no existe ningún puente, más bien un
abismo, entre el derecho y el Evangelio.

El “derecho” se ejerce en el mundo. El derecho concierne a la “naturaleza”, sea
primitiva, sea corrupta por la intervención del pecado. Del derecho, Santo Tomás
trata en primer término, en la primera parte de la Summa (Ia qu. 92, 96, 98, 100,
etc.), en cuanto se refiere al estatuto de la primitiva humanidad antes del pecado de
Adán y Eva; luego, en la Ia. IIae., a propósito de las leyes que dirigen en esta vida la
conducta  humana  (la.  IIae.  qu.  90  a  106,  etc.  “Praecepta  legis  sunt  de  actibus
humanis” (qu. 92 art. 2 resp.), pero específicamente en el cuadro del estudio sobre
la justicia (IIa. IIae. qu. 57 (De jure) a 122 (De praeceptis justitiae) por supuesto
esta  enumeración  no  es  en  modo  alguno  limitativa),  virtud  “moral”  que  (sin
desaparecer totalmente en la vida futura), se ejerce “materialmente” sobre la tierra,
tiene relación con los actos que el hombre cumple en lo temporal, en el mundo de la
“concupiscencia”,  de  los  “repartos”  y  de  las  “cobardías”,  en  la  peregrinación
terrestre de la vida presente” (la. IIae. qu. 67 art. 1 resp. (virtudes morales)... non
manent quantum ad id quod est materiale in eis: non enim habebunt in futura vita
locum concupiscentiae et delectiones ciborum et veneorum, neque enim timores et
audaciae  circa  pericula  mortis;  neque  etiam  distributiones  et  communicationes
rerum qui veniunt in usum praesentis vitae. Sin embargo, contra otras doctrinas.
Santo  Tomás  sostiene  la  existencia  de  ciertas  relaciones  de  justicia
espontáneamente respetadas en la vida futura.), durante el curso de la cual, el arte
de  los  juristas  consiste  en  disponer,  valga  lo  que  valga,  albergues,  etapas
provisorias. Este mundo que ciertamente, “tiende” hacia la perfección futura, debe
ser una marcha, un camino que nos conduzca hacia los fines últimos (Ia. IIae. qu. 99
ad sec.  “Finis  praecepti  caritas  est:  ad  hoc  enim omnis  lex  tendit  ut  amicitiam
constituat vel hominum ad invicem vel hominum ad Deum”.  Cf. qu. 96 art.  4 ad
sec.), pero la realidad es netamente diferente. El papel del legislador sobre la tierra
está limitada a la tarea de lograr el bien temporal (Ia. Ilae. qu. 98 art. 1 resp. “alius
finis  legis  humanae  et  alius  legis  divinae.  Legis  humanae  finis  est  temporalis
tranquillitas civitatis ... Finis autem legis divinae est perducere hominem ad finem
felicitatis aeternae”); el bien terrestre (“terrenum”); esa “beatitud imperfecta” para

56

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



la  cual son suficientes  en principio,  nuestros  medios  solamente “naturales”  (  la.
IIae. qu. 5 art. 5 resp.).

La ley del Evangelio, contrariamente, se ejerce en el reino de los cielos—en la
sobrenaturaleza reformada (“mirabilius refomlata”, dice el canon de la misa) y como
renovada  por  Cristo.  Es  una  ley  de  perfección  (lex  perfectionis).  Su  objeto  es
realizar  el  amor  entre  Dios  y  los  hombres;  es  una  ley  de  caridad  (lex
calitatis-amoris) (Ia.  IIae. qu. 107 art. 1 resp. ad 2 y 3 (lex amoris); qu. 108 art. 1
resp. (lex libertatis), etc. Cf. qu. 91 art. 4 y 5 (bonum ... coeleste ad quod ordinat lex
nova ... per amorem). Asimismo, no es en modo alguno, jurídica. Normalmente es no
escrita (principaliter non scripta),  le es repugnante su expresión en fórmulas de
derecho, es en nosotros, la “gracia misma del Espíritu Santo” (lex nova est ipsa
gratia Spiritus Sancti) ( Tratado de la La Lex Nova Ia. IIae. qu. 106 art. 1 (Utrum lex
nova sit lex scripta); no concierne normalmente a los actos exteriores del hombre
(Qu. 108 art.1 (lex nova quae est lex amoris dicitur animum cohibere) sino a sus
intimas  disposiciones;  no  posee  coacción,  sino  que  es  una  ley  de  libertad  (lex
libertatis), ya que sólo se alcanza el amor, espontáneamente ( Ibid, qu. 108 art. 1 y
4). Para decirlo todo, no configura “judicialia”, habiendo dejado Dios, desde este
momento al arbitrio del hombre (Humano arbitrio),  la determinación precisa del
orden jurídico  (Ia.  IIae.  qu.  108 art.  1  resp.;  qu.  108 art.  24 -in lege nova non
traduntur aliqua judicialia  praecepta—resp.  “quiaistae determinationes non sunt,
secundun  se,  de  necessitate  interioris  gratiae,  in  qua  lex  consistit:  ideirco  non
cadum  supraecepto  novae  legis,  sed  reliquuntur  humano  arbitrio.  Judicialia
praecepta reliquit  Dominus disponenda his  qui  curam aliorum erant  habituri  vel
spiritualem vel temporalem qu. 108 art. 3 ad 2 y 3--Praeceptae enim judicialia non
remanebant e necessitate...  sed relinquebatur humano arbitrio. Es verdad que el
Evangelio conserva, aunque sin necesidad de repetirlos, los “moralia” del Antiguo
Testamento (infra, p. 124).).

Es conveniente entonces, evitar toda confusión entre la ley evangélica, relativa a
otro mundo, en verdad, no jurídico, y el orden temporal jurídico.  El Evangelio no es
aplicable  a  la  regulación  provisoria  de  los  quehaceres  del  siglo:  e  incluso,  no
aceptaremos tratarlo como un modelo de legislación terrestre, con el pretexto que
la vida temporal es un escalón hacia el reino de los cielos: no es a causa que Nueva
Delhi se halla en camino hacia el Himalaya que sea necesario distribuir las ciudades
de la llanura del Ganges, como deberían serlo en la cima.

El comportamiento de Santo Tomás se opone al uso habitual de los canonistas de
su tiempo. Graciano aludía al Evangelio para regular la guerra, los contratos la vida
comercial; no es de este modo como procede Santo Tomás, si nos aproximamos en
nuestra observación. Refiriéndose por ejemplo a la usura, introduce, en este lugar
el conocido texto de San Lucas (mutuum date nihil inde sperantes) al sólo efecto de
descartarlo inmediatamente: ya que este texto no es aplicable al orden temporal, y
contiene, en su orden propio, un sentido diverso (IIa. IIae. qu. 78 art. 1). Y yo no
creo en modo alguno que haya sido jamás la intención de Santo Tomás desembocar

57

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



en  el  pacifismo,  la  anarquía,  el  comunismo,  el  igualitarismo,  en  nombre  de  la
perfecta libertad o del sentido comunitario del reino de los cielos. Hay demasiada
distancia entre el derecho y el Paraíso, ya durante el primer estado de la naturaleza,
antes de la caída, el derecho implicaba numerosas clases de desigualdades sociales
(Ia. qu. 47 art 2; qu. 65 art. 2; qu. 96 art. 3; qu. 92, 99,101.). Más aún después del
pecado, en el estado de caída en que vivimos y al cual se adapta nuestro derecho,
dando  cabida  entonces  a  la  servidumbre,  al  derecho  de  la  gleba,  la  propiedad
privada; cambiante, además y relativo a las circunstancias históricas, correctivo que
supone el empleo de grotescas normas como remedio a las imperfecciones de la
naturaleza corrupta.

Desconfiemos  de  las  soluciones  de  derecho  pretendidamente  evangélicas;  a
pesar  que  se  haya  sostenido  lo  contrario,  no  sabemos  si,  sobre  esta  tierra,  el
régimen de  comunidad  es  más  conforme al  Evangelio  que  la  separación  de  los
bienes, la mejor ley, en este aspecto será la que mejor se adapte a los caracteres de
la esposa y de los suegros. Y la abolición de la esclavitud (de lo que, por otra parte y
por otras razones, soy partidario) no se deduce de la ley nueva: tiene conexión con
el Evangelio que el esclavo pueda concurrir a la misa, y que su matrimonio revista
seriedad, porque esto es atinente a la salvación. Pero no así, el hecho que se le deba
acordar la libertad de trabajo y de movimiento, el derecho a voto, o una situación
materialmente menos miserable, porque no nos consta que el disfrute de la libreta
necesaria  para  votar  o  de  un  aparato  de  televisión  procure  la  vida  eterna.  El
Evangelio no ha tratado semejantes temas y no otorga al jurista ninguna solución.

III—LA LEY ANTIGUA

Será entonces mejor dirigir nuestra atención hacia  lo que permanece aún en
vigor del Antiguo Testamento en el mundo cristiano. La  “ley antigua”, dice Santo
Tomás, tenía directamente como objetivo el bien terrestre y temporal (ordinabat ad
bonum sensibile  et  terrenum).  Del  mismo modo,  estaba constituida por un buen
número de reglas  escritas,  coactivas,  concernientes  a  los  actos  exteriores  de  la
conducta humana (qu.  91 art.  5).  Santo Tomás clasifica  estos  preceptos  en tres
grupos:  estaban  los  preceptos  morales  (“moralia”),  los  preceptos  ceremoniales
(“ceremonialia”),  y  por  ultimo,  los  preceptos  jurídicos  propiamente  dichos
“judiciarlia”) (qu. 99 art. 2, 3 y 4).

De estos tres grupos, y teniendo en cuenta nuestro objeto, podemos eliminar dos:
los  preceptos  ceremoniales,  en  principio  porque  conciernen  al  culto  y  no  a  las
relaciones  sociales,  y  también  porque  a  los  ojos  de  la  doctrina  cristiana,  no
habiendo tenido en el mundo judío más que una función “figurativa” y preparatoria,
a dejaron de estar en vigor con el advenimiento de Cristo (qu. 105 art. 2). Pero lo

58

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



mismo puede decirse de los “judicialia”, esos preceptos cuya carencia notamos en la
ley nueva, pero que existen profusamente en el Exodo, el Deuteronomio, Números y
el Levítico, completados por algunos pasajes de los Libros Históricos, Proféticos o
Sapienciales.  Tendrán  sin  lugar  a  dudas,  un  lugar  muy  destacado  en  los
razonamientos de Santo Tomás, en la medida en que nos ofrecen el ejemplo de una
legislación  modelo,  perfectamente  adaptada,  antaño,  al  pueblo  al  que  estaba
dirigida. Puesto que venía de Dios, era parte de la Revelación divina. Y sin embargo,
la doctrina tomista es de una nitidez absoluta: como los preceptos ceremoniales, los
“judicialia”  han  perdido  su  fuerza  obligatoria.  “Non  judicialia  praecepta  adhuc
obligationem habent. Sunt evacuata per adventum Christi” (qu. 104 art. 3) (cf. qu.
104 art. 2). El talión, la repudiación de la esposa, la Poligamia, son inaceptables en
los tiempos cristianos: “oportet leges mutari (ibid)”. Las leyes cambian, un pueblo
transformado por el Cristianismo necesita otro ordenamiento.

Sólo  quedan,  entonces,  los  preceptos  “morales”,  contenidos  sobre  todo en el
Decálogo,  ilustrados  por  abundante  aplicación particular  presente  en el  Antiguo
Testamento, e incluso en el Evangelio. Ya que no podría ocurrir, según Santo Tomás,
que el Evangelio haya abolido al menos el conjunto del Decálogo ( Los justos, según
el Evangelio, sin necesidad de la ley, efectúan espontáneamente las obras de la ley,
permanecen sumisos a la ley antigua: Ia. IIae. qu. 96 art. 5 resp.; qu. 107 art. 2, etc.
).  Jesucristo lo confirma. reenvía al mismo, cuando por ejemplo interpreta según
una de las tradiciones judías, la prohibición del adulterio (Ia. Iiae. qu. 108 art. 3 ad.
3 “Praecepta moralia omnino in nova lege remanere debebant”).

Los preceptos del Decalogo, que son los “primeros elementos de la ley” moral
(qu. 100 art. 3 (utruum omnia praecepta moralia veteris legis reducantur ad decem
praecepta decalogi) ad. 3), van a ocupar un lugar de honor en la exposición que
Santo Tomás hara de los “principios de la justicia”. (qu. 100 y sigs.; IIa IIae qu. 122
(de praeceptis justitiae), etc.). Según la enseñanza de San Pablo, conservada en la
Iglesia Cristiana, hay identidad de contenido entre la ley natural y el Decálogo. El
Decálogo constituye, en efecto, una fuente de conocimiento de la ley natural. ¿Es
legítimo de allí, que sea una fuente de derecho?

Es  precisamente  para  fundar  el  contenido  del  derecho  natural  (tantas  veces
alegado en la  Summa de Santo Tomás y en las  Encíclicas  recientes)  que cierta
doctrina  contemporánea invoca  sobre  todo,  la  Escritura;  los  “principios”  de  ese
derecho, se nos dice, estarían extraídos del dogma cristiano. Contra esta manera de
ver las cosas, yo no tengo objeciones “a priori”: la ley natural participa de la razón
del Creador, particularmente de esta “ley eterna”, de la que los preceptos revelados
son otra irradiación; podría ser que la escritura suministre al creyente alguna luz
sobre  el  orden  social  natural.  Y  sin  embargo,  aun  una  vez  mas,  la  lectura  del
Tratado de las Leyes nos da una respuesta negativa: no considero que para Santo
Tomás los “moralia” de la ley antigua posean esta fecundidad.

59

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Los “moralia” son de un innegable valor para dirigir la conducta humana, en
general (Qu. 99 art. 2 (homines efficiantur boni ... oportuit praecepta legis veteris
etiam de actibus virtutum dari), qu. 100 art. 1 (moralia sunt de illis quae secundum
se ad bonos mores pertinent ) .Tienen una utidad menor para la ciencia del derecho.
Y Santo Tomás debe  reconocer  que  poseen una doble  insuficiencia  frente  a  las
necesidades  del  arte  jurídico;  en  primer  lugar  la  de  ser  demasiado  vagos  con
respecto al requerimiento de los juristas, en segundo lugar, no aportándoles nada
nuevo ni especifico, fuera de lo que ellos podían conocer también por otra vía.

a) La regla “moral” se mueve dentro de una escala de valores muy diversa que la
regla “jurídica” (“judicialia”, que dice el derecho). Los preceptos del Decálogo (al
menos los de la segunda Tabla, que son los únicos que se refieren al tema) son
esencialmente  imprecisos;  esto  conviene  a  su  función  de  reglas  universales  de
“moral”, indispensables, inmutables, válidas en todo tiempo y en todo lugar (qu. 100
art. 8), pero no podrían de ninguna manera ser suficientes frente a las necesidades
del derecho. No nos basta oír: “No robarás”: el jurista pretende saber dónde situar
los límites de nuestros campos, los límites de lo tuyo y de lo mío. “Respeta a tu
padre y a tu madre” no nos exterioriza el  contenido de la patria potestad, ni la
mayoría de edad; “no matarás” no nos dice las condiciones de la guerra justa (cf.
qu. 100 art. 8 ad. 3).

Una vez mas Santo Tomás sabe; la diferencia de muchos “cristianos sociales”. lo
que es el derecho, definición de las relaciones sociales, reparto de bienes entre las
personas.

Para que exista una regla de derecho (“judicialia”), es necesario algo más que la
indicación vaga que el precepto “moral” nos ofrece. En el orden natural ese otro
elemento que Santo Tomás llama una “determinación”, elemento, ya no inmutable
sino  mutable  según  las  circunstancias.  Y  esta  determinación  vanamente  la
buscaremos,  vanamente  pretenderemos  “deducirla”  de  “principios”  morales;
procede de una fuente autónoma.

De aquí se desprende esta primera conclusión: que una doctrina jurídica (de la
propiedad, del intercambio, del derecho a trabajar, de la naturaleza de la empresa
etc.) en cuanto que merece ese nombre, descarta otros medios que los “naturales”
del espíritu humano ( Principalmente la razón, no la razón “a priori”, concebida a la
manera  de  Kant,  sino  operando  sobre  la  experiencia,  sobre  la  observación.
Subsidiariamente, la decisión arbitraria del legislador. En la qu. 95 art. 2 el término
de determinación designa, en un sentido más restringido, solamente esa decisión
creativa de “derecho positivo”. En los textos aquí comentados el término se aplica
también y principalmente a las “conclusiones” de la razón, o de la “prudencia”.). El
hombre  llega  a  ella  por  la  razón  y  la  observación  de  la  naturaleza,  “per  sua
naturalia”. ¿Para qué sirven los preceptos morales? Sin duda, para trazar límites,
sumamente  amplios,  al  trabajo  del  jurista;  tendría  la  virtualidad  para  hacer
condenar un régimen en el que no tuviera cabida alguna la propiedad privada, la

60

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



patria  potestad;  pero  no  podría  inferirse  de  ella  ninguna  doctrina  “positiva”,
propiamente hablando, ningún principio de “derecho”. Entre paréntesis, las grandes
encíclicas sociales del papado se nos revelan, precisamente, cuidadosas en respetar
esos límites. La encíclica “Quadragesimo Anno” define, según este espíritu, la tarea
de la Iglesia. Pío XI reivindica allí el derecho de alta vigilancia, sobre la actividad de
los juristas en nombre de la “moral”; pero no deja de reconocer que este orden
posee su autonomía; la Iglesia respeta la obra autónoma de los “técnicos”, a los
cuales ella no está en condiciones de sustituir y más aún, de los filósofos y juristas
que definen los “principios propios” de sus ciencias ( Encíclica Quadragesmo Anno
(B. Presse), p. 16 y ss. “Ciertamente, no en el ámbito técnico, respecto de los cuales
está desprovista de medios apropiados y de competencia ... Es con miras a la eterna
felicidad, y no a una prosperidad pasajera solamente, que la Iglesia ha recibido la
misión de conducir a la humanidad”; e incluso, ella no se reconoce, en modo alguno,
el derecho de inmiscuirse sin razón en la conducción de cuestiones temporales ... La
ciencia  económica  y  la  disciplina  de  las  costumbres,  detentan,  cada  una  en  su
esfera, principios propios”... No discuto, sin embargo, que estas encíclicas sean a
veces,  menos respetuosas de las competencias profanas,  que Santo Tomás, a mi
entender.). Es posible notar que Pío XI, al igual que León XIII o Pío XII, procede más
por  “condenaciones”  que  por  afirmaciones  positivas.  La  Iglesia  ‘separa”  ciertas
doctrinas de la organización temporal, por ser contrarias a las prescripciones muy
generaIes  de  la  moral,  en  el  sentido  como  lo  entiende  Santo  Tomás  más:  por
ejemplo, el liberalismo extremo o el comunismo. Pero no es función de la Iglesia la
de indicar, en nombre de la Escritura, un régimen jurídico cualquiera: ella no posee
esa llave.

b)  Pero  es  necesario  ir  mucho  más  lejos:  hasta  esos  principios  “morales”
generales  y  vagos,  a  los  cuales  está  suspendido  el  derecho.  Santo  Tomás  va  a
invitarnos a extraerlos preferentemente, una vez más, de las fuentes comunes del
conocimiento “natural”.

Es  que  estos  principios  no  nos  aportan  nada  que  el  jurista  no  sepa  ya,
paralelamente, a través de su razón. Afirmación cuya audacia puede sorprendernos,
pero  que  Santo  Tomás  sostiene  en  numerosas  oportunidades  y  sin  la  menor
ambigüedad: el contenido del Decálogo (en particular, la segunda Tabla, que es la
que aquí nos interesa) es el de la ley natural (qu. 100 art. 1 Utrum omnia praecepta
moralia  partineaut  ad  legem naturae,  art.  2  resp.  (“Ex  ipso  dictamine  naturalis
rationis efficaciam habent, etiam si nunquam in lege statuuntur”) e incluso en la ley
natural, esos principios son generales, universales, comunes a todos (“communia”)
(qu. 99 art 4,),  que la razón ya posee espontáneamente y sin esfuerzo (“modica
consideratione”).  Cualquiera,  incluso el  pueblo,  tiene fácilmente conocimiento de
ellos (rationem statim quilibet, etiam popularis, potest de facili etiam videre) (qu.
100 art. 11; qu. 108 art. 3 ad. 3.  IIa IIae qu. 56 art. 1, cadunt in existimationem
omnium, cuasi ad naturalem rationem pertinentia, qu. 122 art. 1 resp.).

61

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



En estos puntos, la Revelación no nos ha permitido descubrir nada mas que lo
que el pensamiento pagano ya había aprehendido, a través de sus propios medios.
Los primeros versículos del Génesis, sobre el orden natural del mundo, no hacen
mas que confirmar lo que Platón y Aristóteles ya habían enunciado. Si Dios declara
dar  al  hombre  el  poder  de  dominar  los  animales,  las  plantas,  la  materia,  ¿los
Estoicos habían acaso enseñado otra cosa? E incluso, antes que estos filósofos, que
salvaje  o  que  campesino  habría  dejado  de  percibirlo?  El  homicidio,  el  robo,  el
adulterio, tal como en el Sinaí, fueron condenados por todos los pueblos, por los
chinos,  los  zulúes,  los  esquimales.  Todo  precepto  particular  de  la  Antigua  Ley
coincide, recubre el derecho romano. ¡Con cuánta insistencia Santo Tomás se aboca
a  la  tarea  de  demostrar  la  “conveniencia”  de  todos  los  preceptos  morales  del
Antiguo  Testamento,  frente  al  juicio  de  nuestra  razón!  (Utrum  convenienter
distinguantur, enumerentur, ordinentur, tradentur praecepta decalogi) ( Ia. IIae qu.
100 art. 4, 5, 6, 7 y para los praecepta judicialia qu. 105 art. 1, 2, 3, 4, qu. 98 ;Sicut
enim doctrina ostenditur esse vera ex hoc quod consonat rationi; ita etiam lex aliqua
ostenditur esse bona, ex hoc quod consonati rationi rectae. lex autem vetus rationi
consonabat, etc.). De ninguno de ellos se ha escandalizado, en cuanto se asemeja a
una tentativa de justificar el texto divino según el criterio de la razón humana. ¿Pero
cómo podría poner en duda un adepto de la fe cristiana, que en el ámbito accesible
al conocimiento natural la Revelación concuerda con la razón?

Santo  Tomás  no  considera  en  modo  alguno  que  el  Decálogo  sea  inútil.  Era
conveniente que fuera promulgado, al menos para las necesidades prácticas de la
vida “moral”: ya que en nuestra vida cotidiana a menudo el pecado “oscurece” la
inteligencia  de  lo  vulgar;  el  egoísmo,  la  concupiscencia,  cuando  se  vuelven
habituales (Qu. 98 art. 6 ad primum (de este modo es posible comprender que el
Decálogo no haya existido hasta el tiempo de Moisés, sin que esto significara un
perjuicio), velan en nosotros todo aquello que una razón libre no hubiera podido
dejar de reconocer; entonces, el auxilio de la ley divina, se nos vuelve propicio. En
cuanto al  jurista,  su calidad de hombre relativamente  culto pero sobre  todo,  su
situación de árbitro imparcial,  lo resguarda normalmente de estos errores; y sin
embargo, ¿no vemos nosotros acaso que el legislador o el juez tengan la inteligencia
cegada  por  un  interés  de  clase,  o  por  alguna  pasión  baja?  Para  él  también,  el
remedio puede ser saludable. Pero sólo se trata de un remedio (Ia IIae qu. 98 art. 6
resp.  (in remedium) qu. 94 art.  6, qu. 100 art.  4 y ss. y art.  11).  Los preceptos
morales purifican, fortifican, confirman los principios de la razón; no tienen ningún
contenido  propio.  El  derecho  natural  está  construido  sobre  los  principios  de  la
razón, principios comunes al cristiano y al infiel, abiertos a todos, existentes en todo
espíritu recto, indiscutibles, a los cuales la Escritura no hace otra cosa que aportar
una confirmación.

Si  se  acepta  este  análisis,  es  necesario  concluir  que  “no  hay  doctrina  social
propia del cristianismo”. Veo los afiches en las paredes de las facultades de derecho
católicas,  cursos  de  doctrina  social  cristiana;  ¿por  qué  cristiana?  ¿Poseería  el
cristiano un derecho distinto que el  de  los  infieles?  Nada de eso.  No existe  un

62

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



contenido de derecho, no existe una fuente de derecho que sea específicamente
cristiana.  La  práctica  de  la  Sagrada  Escritura  puede  reconfortar  al  jurista,
estimularlo, proteger en él el ejercicio de la recta razón. El cristianismo sirve de
fermento, confirma y socorre a la naturaleza, pero nada quita a la naturaleza. Es
necesario que el jurista cristiano trabaje con el mismo método, y a partir de las
mismas premisas que el incrédulo, y que funde sus soluciones sobre el mismo tipo
de argumentos.

IV.—LAS FUENTES PROFANAS DEL DERECHO: EJEMPLO, LA PROPIEDAD

La afirmación fundamental de la teología tomista es la posibilidad esencial de la
razón profana (a pesar de su incapacidad para llegar a conocer las cosas referentes
a la salvación) de conocer, por la observación de las cosas, el orden temporal ( Ia.
IIae. qu. 5 art. 5 res dicendum quod beatitudo imperfecta, quae in hac vita Haberi
potest, potest hab homine acquiri per sua naturalia”, qu. 108 art. 2 resp., qu. 94 y
ss., etc.). La doctrina social tomista está prácticamente elaborada a partir de la “ley
natural”, común incluso, por definición, al cristiano y al infiel (Ia IIae qu. 94), de la
cual la ley humana es la expresión o la prolongación (Ia IIae qu. 95 a 98). Ya se trate
del matrimonio, de Ios contratos, de la propiedad, del derecho público, del derecho
penal,  en  todo  esto,  predominan  las  fuentes  seculares,  lo  que  proviene  de  la
Revelación, la ley “nueva”, la ley “antigua”, solo desempeña un papel auxiliar, de
sostén. Y podríamos demostrarlo a través del conjunto del tratado, consagrado a l
derecho, de la IIa IIae.

Confieso no haberme dejado llevar por el juego, que tanto está de moda, de la
estadística;  mecánicamente establecida, una estadística en este tema, no tendría
ningún  sentido.  La  mayor  parte  de  los  textos  alegados,  poseen  una  “etiqueta”
religiosa: es que la cultura en la Edad Media sólo circulaba a través de los clérigos,
era transmitida por los libros de los clérigos. Pero, tal texto de San Isidoro tiene
como  contenido,  el  derecho  romano,  tal  otro  de  San  Agustín  reproduce  el
pensamiento  de  Platón.  Lo  importante  es  que  las  soluciones  proceden  de  un
“razonamiento profano”, y no del dogma revelado. 

Tomemos nuevamente el ejemplo de la usura (Ila. IIae. qu. 78 art. 1): si algunos
textos de la Biblia son citados a título de ejemplo, sin que su solución sea seguida,
toda  la  respuesta  de  Santo  Tomás  se  funda  sobre  un  razonamiento  de  tipo
aristotélico y de carácter profano (“el dinero no es cosa de poca importancia”).

Al menos, esto se verifica cada vez que Santo Tomás se ubica en el ámbito del
“derecho”. Lo que confunde a los intérpretes es que Santo Tomás ha tratado, al
menos.  tantas  veces  del  derecho,  como de la  moral  no jurídica.  Pero estos  dos

63

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



planos  están  precisamente  “diferenciados”.  Tomemos  la  cuestión  66,  artículo  2,
sobre la “propiedad” de las cosas. Es muy cierto que Santo Tomás cita en este lugar
la Escritura y la patrística, pero justamente, con el fin de evitar la aplicación que de
ellas, algunos de sus contemporáneos (e incluso, tal vez Graciano mismo) habían
estado  tentados  de  realizar,  con  respecto  al  derecho.  En  efecto,  la  respuesta
descansa,  por completo,  en esta  distinción:  Santo Tomás establece  en principio,
sobre la base de fuentes  profanas (Aristóteles),  la  legitimidad del “derecho” del
propietario:  poder de disponer de la cosa,  según su libre voluntad (“committitur
arbitrio unius cujusque dispensatio propriarum rerum”, art. 7). Pero algo distinto es
el deber que la moral cristiana le impone de utilizar esos bienes generosamente,
“caritativamente”. He aquí el aporte de las fuentes religiosas: es asignándole un
sentido puramente “moral” que Santo Tomás, como un buen intérprete, recurre a la
autoridad de San Basilio, San Ambrosio, por cierto versadas en este debate. Ya que
el deber de limosna exalta. normalmente, la caridad y no la justicia (IIa. IIae. qu.
32). “Es un deber entregar lo superfluo a los pobres (Lc. XI, 41). Es un deber, no de
justicia, sino de caridad cristiana: un deber del que, por ende, no puede perseguirse
el cumplimiento por las vías de la justicia humana” (Encíclica Rerum Novarum). Es
tan sólo excepcionalmente qu la idea del comunismo natural, basado, además en la
tradición estoica y del derecho romano, produce ciertos efectos de derecho (qu. 56,
art. 7).

En el  mundo feudal,  habituado  al  colectivismo,  Santo  Tomas,  a  mi  entender,
parece favorecer el renacimiento de un derecho muy firme de propiedad, poder de
disponer de !a cosa de la manera más absoluta, aunque sin duda, de modo diferente
a  través  de  sus  fundamentos  filosóficos,  de  su  extensión,  de  sus  efectos,  de  la
propiedad moderna No sé  si  aún en el  mundo actual  esta  tendencia  es  Ia  más
oportuna. Pero es verdaderamente escandaloso que la mayoría de los comentarios
de la Summa Teológica, finjan extraer de ella, una teoría del abuso del derecho del
propietario,  una  obligación  de  usar  sus  bienes  caritativamente.  Esto  significa
mezclar indebidamente el Evangelio y la ciencia del derecho.

V. – CONCLUSION

Santo Tomás ha elaborado una doctrina social porque la Iglesia medieval, frente
a la carencia de laicos, debía encargarse por sí misma, de las tareas profanas. Y no
creo  que  esta  situación  sea  privativa  de  la  Edad  Media:  existiría  ciertamente
hipocresía  en  confinar  la  vida  cristiana  detrás  de  los  pórticos  de  las  iglesias.
Incluso, la jerarquía misma no puede abstraerse siempre de las responsabilidades

64

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



cívicas.  En todos  los  tiempos  y  en  el  nuestro  también,  la  caridad  llevará  a  los
clérigos  a  ocuparse  del  derecho,  así  como conduce  a  los  misioneros  a  hacerse
médicos, arquitectos o maestros de escuela. Pero cuando los misioneros de Africa
curan la peste o la  fiebre amarilla,  no lo hacen con su breviario,  y sus años de
seminario  no  los  proveen  de  cierta  información  médica,  en  absoluto.  Lo  mismo
ocurre con la “doctrina social” y la economía política: hay que imitar a Santo Tomás,
quien, modestamente, ha tratado las cuestiones de su época con los medios de los
laicos. Existen grandes diferencias entre la actitud de Santo Tomás y la de nuestros
“cristianos sociales”. 

Esta aclaración no significa que la doctrina de Santo Tomás no sea cristiana. Es
precisamente lo contrario. Cristiana, ella lo es de un extremo al otro, constante y
profundamente. Y por lo menos, por cuatro argumentos:

1º) Porque Santo Tomás cita sus fuentes; y este procedimiento es honesto; y la
moral  cristiana  no  permanece  indiferente  frente  a  la  honestidad.  Y  porque  sus
fuentes son paganas, y Santo Tomás en modo alguno, se avergüenza de ello. En
tanto que el objeto de estudio permanece siendo el orden temporal, en la Summa
Teológica, un texto de Ulpiano está rodeado del mismo respeto que una Decretal, y
Cicerón puede eventualmente ser preferido a Agustín, al menos según una rápida
interpretación de San Agustín Así es como lo ordena la “justicia”. Santo Tomás tiene
como primer objetivo, dar a cada uno lo que es debido a la fe y a la razón, a las
autoridades  religiosas  y a  las  autoridades  profanas la  misma confiada devoción.
Dios ha querido, como ya lo escribía Gelasio a fin de que cada uno permanezca en
una justa humildad que las autoridades temporales tengan necesidad de los clérigos
para la salvación, pero que los clérigos. a su vez, tengan en cuenta las competencias
seculares en las cuestiones temporales.

2º) Porque Santo Tomás juega, sin engaños, el juego de la razón. Con confianza
en el orden racional de la creación, y la capacidad del hombre, creado a imagen de
Dios, de aprehender esta racionalidad, con una devoción por el estudio, que la fe
cristiana  ha  llevado  a  su  paroxismo.  Pero  también  con  prudencia,  seriedad,
“probidad”.  No  se  deja  agobiar,  como  aquellos  que  han  tomado  partido,
apasionadamente,  en  lo  axiomático;  sino  que,  lealmente,  confronta  toda  las
opiniones; Santo Tomás escucha al adversario; no desprecia ninguna ocasión para
reformar su propia doctrina; no posee la verdad. Después de todo, la moral cristiana
indica al sabio, en primer término, en su esfera propia, buscar la verdad, como lo
hacen los otros hombres. Y no es en modo alguno un requerimiento facultativo, de
segundo orden, sino reforzado según Santo Tomás por la teología cristiana a la cual
la fe cristiana no impone ninguna restricción.

3º) Por ende, Santo Tomás no ignora que su doctrina social, siendo obra de la
razón humana, es provisoria y “discutible”.  Cuánto se opone, en este sentido, el
texto dialéctico de la Summa, a los pedantes sistemas dogmáticos, que de ella han
elaborado algunos discípulos. Nada de deducciones autoritarias a partir de textos

65

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



sagrados. No existe pensamiento más abierto; Santo Tomás discute, interroga antes
de concluir  y,  no veo yo que sus  conclusiones  (en materia  social)  se  pretendan
seguras y definitivas. Además, las lecciones aprendidas (sirviendo la fe, sólo como
un  control)  de  Aristóteles,  de  Cicerón  y  del  razonamiento,  no  podrían  decirse
infalibles. Cuando trata la prohibición de la usura, está basada en el análisis de la
naturaleza del dinero; basta un nuevo análisis y nuevas observaciones acerca del
uso de la moneda, para poner aún el tema en tela de juicio. Santo Tomás se conoce
susceptible  de  falibilidad.  Gran virtud  intelectual,  pero,  al  mismo tiempo virtud
cristiana, viva aplicación del dogma del pecado original.

4º) Y para terminar, Santo Tomás sabe mejor que nadie que es vano encerrar el
derecho en fórmulas herméticas. Con respecto a la doctrina tomista del derecho
natural, corren actualmente monstruosos contrasentidos; a pesar de las frecuentes
llamadas de atención por parte de aquellos que lo leen en el texto, la opinión vulgar
atribuye, obstinadamente, a Santo Tomás, todo lo contrario de su pensamiento. Pero
que  Santo  Tomás  haya  adoptado  la  idea  aristotélica  del  “derecho”  natural  no
significa que haya creído posible edificar un sistema de “reglas inmutables”, como
lo  sería  una  “doctrina  social”  pretendidamente  “cristiana”;  Santo  Tomás  repite
constantemente que el derecho es mutable (No acabaría nunca la tarea de contar
las  citas  de  Santo  Tomás  sobre  la  movilidad  del  derecho.  Solamente  Dios  es
inmutable; consultemos especialmente en este punto, el tratado deI a ley humana
(Ia IIae. qu. 95 a 97), recordando que la ley humana es la expresión del derecho
natural—e incluso los tratados de la ley y del derecho natural. Ia. IIae. qu. 7 art. 1,
IIa. IIae. qu. 57 art. 2, Ia. IIae. qu. 95 art. 3 ad 3, art. 4 qu. 100 art 8, I qu. 104 art.
3 ad I  y 2, IIa.  IIae.  qu.  63 art.  2,  etc.  Asimismo. en la aplicación,  se notará la
flexibilidad en las soluciones del derecho tomista, incluso en materia de matrimonio.
A pesar de que se trate de una cuestión “mixta”, donde el Evangelio da una regla fi
ja. Ej. Supl. qu. 66 art. 2 (la poligamia)); y que ninguna regla jurídica es estable ni
del todo justa, ni perfectamente adaptada al objeto que pretende regular (  Si el
Primer principio abstracto de la razón práctica (bonum faciendum malum vitandum
est) es universal, desde el momento en que se arriba a las “conclusiones”, provistas
de un contenido jurídico los preceptos dejan de ser inmutables y universales (Ia.
IIae. art. 2, 4 y 5). Porque “la naturaleza humana es mutable”, es menester que el
derecho también lo sea (IIa. IIae. qu. 57 art. 2 ad 1) puesto que “la medida debe ser
homogénea con respecto al objeto medido” (Ia. IIae. qu. 96 art. 2). Ver además los
numerosos párrafos sobre la prudencia (IIa. IIae. qu. 47 y ss.), Ia equidad (IIa. IIae.
qu. 120, Ia. Ilae. qu. 96 art. 6, etc.), la limosna, la misericordia, etc.).

Otras búsquedas nos conducían recientemente a la siguiente conclusión (“Una
definición del derecho”, archivos de filosofía del derecho, 1959, p. 47 y ss.), que la
clave del derecho natural de Aristóteles y de Santo Tomás, residía en una acepción.
hoy ya perdida, de la palabra derecho; y que actualmente, la primera tarea de la
filosofía  del  derecho nos parecía  ser  la  de  combatir  la  reducción positivista  del
derecho a fórmulas fijas, la peligrosa asimilación del derecho a “reglas”, la falsa
creencia kelseniana que el derecho “existe”; el derecho (lo justo) es una búsqueda,

66

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



el derecho es siempre un problema que se presenta de manera nueva, en ocasión de
cada sentencia, o e cada promulgación de ley. Porque el derecho es obra “humana”,
profana, imperfecta, histórica, cerrarse en algún texto.

¿En definitiva,  no  es  esta  la  gran  lección  del  cristianismo con respecto  a  la
filosofía del derecho? Si la Revelación cristiana no nos suministra ninguna fórmula,
ningún principio jurídico, ella nos enseña la insuficiencia de todos los enunciados
del derecho, la imperfección de todo sistema de organización temporal, la debilidad,
la corrupción de todo lo que es del “mundo”; nos invita a desconfiar de la aplicación
estricta de las leyes, a moderarlas en virtud de la gracia, la “caridad”, el perdón, la
misericordia; y sin escrúpulo, a “cambiarlas” (Ia IIae qu. 97 De mutatione legum).
Todos  nuestros  edificios  jurídicos,  incluso  aquellos  que  eventualmente  pudieran
tener por autores a cristianos sociales, dejan al cristiano insatisfecho.

He aquí lo que, a mi entender, me enseña la Summa: que los partidarios actuales
del  clericalismo  jurídico,  estarían  equivocados  al  invocar  el  patronato  de  Santo
Tomás.

APENDICE II

PRECEDENTES DE LA ANTIGÜEDAD GRIEGA9

 I.—LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO GRIEGA

La mayor parte de los teólogos del cristianismo no tuvieron ninguna dificultad
para inspirarse en las fuentes profanas; por ello es conveniente resumir de entrada

9En el curso dictado por el prof. M. Villey hay unas páginas Introductorias en las que
se dan ideas generales       sobre el sentido de la historia de la filosofía del derecho 
y planteos preliminares adecuados al sentido general del curso dictado ese año. 
Como realmente es una introducción sólo válida para quienes fueron sus alumnos en
ese curso, me ha parecido innecesario agregarla a esta traducción. (N. del T.)

Extraído de: “La formation de la pensée juridique moderne”, citado.

Traducción: C. R. S.

 

67

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



el legado de la filosofía del derecho antiguo y en espeeial las obras -que aún son
clásicas en este ámbito- de Platón y Aristóteles.

La filosofía del derecho griego es, en efecto, la primera a considerar:  ella ha
tenido un desarrollo y una profundidad extraordinarios.

Esto puede explicarse, en parte, por las condiciones de la vida política y social
ateniense. Atenas es, en los siglos V y IV A.C. (si se exceptúan algunos períodos de
regímenes  aristocráticos)  una  democracia  directa.  Cada  ciudadano  toma  parte,
ampliamente, en la vida pública: en el Agora o en el Consejo puede ser designado
para las magistraturas.  A menudo le  llega la ocasión de tomar parte en la vida
judicial: el tribunal más importante era el de los Heliastas: 6.000 jurados reclutados
cada  año  por  sorteo.  Ante  este  Tribunal  se  radicaban  los  procesos  de  derecho
privado, de derecho público y, como diriamos hoy, de derecho constitucional (graphé
para nomon).

También las discusiones sobre el derecho y la política eran asuntos de todos, es
decir del pueblo, guiados por los oradores Demóstenes, Isócrates, Lysias, trataban
sobre  toda  clase  de  procesos,  sin  demasiados  tecnicismos  a  fin  de  hacerlos
accesibles a un auditorio popular; de cualquier manera daban la tónica al debate y
por ello hay esparcida en su obra una filosofía del derecho.

Del mismo modo, el tema es tratado en los grandes trágicos: Esquilo, Sófocles,
Eurípides. También en los historiadores: Tucídides o Jenofonte.

En cuanto a los filósofos,  ellos se han mezclado estrechamente con esta vida
cívica: los más antiguos filósofos griegos no son sabios retirados a la vida privada.
Pitágoras, Protágoras, Platón han hecho obra de legisladores. La filosofía griega del
derecho es de una riqueza prodigiosa; en el clima de libertad que ofrece la vida
pública ateniense, las tendencias más diversas podían florecer: se encuentran entre
los  filósofos  griegos  partidarios  y  enemigos  de  la  democracia,  nacionalistas
atenienses y partidarios de la unión de Grecia e incluso del cosmopolitismo.

Es en Grecia donde encontramos los gérmenes de la teoría del derecho natural;
pero  también  encontramos  de  no  menor  manera,  los  gérmenes  del  positivismo
jurídico, del relativismo e incluso del sociologismo.

A decir verdad, es por sacrificar ante las modas de hoy que ensayamos explicar
esta magnífica eclosión del pensamiento griego, recurriendo a las condiciones de la
vida  social;  sería  más  justo  explicar  la  democracia  ateniense  por  el  nivel  del
pensamiento. La eclosión de la filosofía griega es, como se ha dicho, un milagro. Los
cristianos no han dudado en ver (opinión frecuente entre los padres y en la Edad
Media) un fenómeno providencial.

68

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Durante el siglo IV A.C. una rama de la filosofía comienza a desinteresarse de la
vida cívica. Las nuevas condiciones de ésta, luego, de las conquistas de Alejandro,
no son demasiado favorables para las libres discusiones sobre la política.

Epicureos,  cínicos y estoicos se ocuparon sobre todo de la moral individual y
accesoriamente  de  la  lógica  y  de  la  física.  Si  Zenón  escribió  una  obra  titulada
Política  es  porque  era  un  título  tradicional;  el  contenido  parece  haber  sido
cosmopolítico  y  moral.  La  política  estoica  parecería  haber  revestido  sólo  una
importancia secundaria y un valor filosófico menor. Es cierto que toda concepción
general del mundo implica una concepción el derecho, pero ella es más o menos
impropia  según que sea más o menos fundada sobre  la  observación directa  del
derecho y de la vida política.

Las dos grandes obras, las más ricas en experiencia de la vida social, las más
clásicas y que han ejercido de hecho la influencia más directa sobre el mundo del
derecho  (y  principalmente  entre  los  teólogos  cristianos)  son  las  de  Platón  y
Aristóteles. Pero es necesario ante todo reubicarlos en su medio cultural.

Sumariamente se puede dividir la historia de la filosofía del derecho en Grecia
hasta  Platón,  en  tres  períodos:  los  orígenes,  la  crisis  escéptica  del  siglo  V,  la
reacción  de  Sócrates  (Bibliografía  sobre  la  historia  de  la  filosofía  del  derecho
griego. Verdross-Drossberg: Grundlinien der antiken Rechts und Staatsphilosophie,
1948; E. Wolf: Griechsche Rechtsedenken, 1950 y sig.; Villey: Lecons, pág. 24).

1º) Período arcaico

De  Francisci  (en  sus  Arcana  Romani  Imperii)  ha  propuesto  caracterizar  la
política griega mediante la palabra nomocracia.

Es menester destacar en el pueblo griego, el culto del nomos, desde una época
muy antigua. Nomos: esta palabra más que como ley escrita debe traducirse por
costumbre propia de una ciudad, orden social, derecho. Sobre todo, el griego se
opone a los barbaros por su culto consciente del nomos y de la justicia (así Ulises en
la Odisea).

El  sentido  de  la  justicia  se  expresa  ante  todo,  bajo  una  forma  teológica,
mitológica. Así en Hesíodo—Historias de Themis, de Dike, Eunomía, Irene—Némesis
y las Erinias. (cf. Hyrzel: Themis, Dike Und Verwandte, 1907).

(Platón todavía mantendrá en parte este lenguaje mítico, adecuado para expresar
el carácter trascendente del derecho.).

Los  filósofos  físicos  de  la  Grecia  antigua  laicizaron  la  noción  de  justicia
elaborando la noción de orden natural: este es el mismo tipo de orden objetivo que

69

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



su filosofía descubre en el mundo de los astrónomos, en el cuerpo estudiado por los
médicos y en el  grupo social de la ciudad (en el  lenguaje de Augusto Comte se
podría hablar de la teoría metafísica de la justicia). Es hasta esta antigua filosofía
griega que debemos volver para buscar los gérmenes de la idea de derecho natural
(cf. Jaeger: Elogio de la ley en Lettres D’Humanité, VIII, 1949).

2º) Crisis del siglo V

Atenas  sufre,  a  partir  del  siglo  Vl  A.C.,  grandes  modificaciones  sociales
económicas  y  políticas.  Nuevas  clases  comerciales  llegan  al  poder.  Las  leyes
cambian, las reformas constitucionales serán propuestas por Solón y Clístenes. A la
Constitución de Atenas se opondrán las constituciones de los imperios y ciudades
vecinas. Estado de crisis, propicio para el auge de la filosofía del derecho.

A la costumbre tradicional—el nomos de Atenas a su derecho—ahora debido a la
crisis, se opone la justicia (dike) o bien la naturaleza y su orden (fisis).

DOS EJEMPLOS DE ESTAS DISOCIACIONES:

a) El texto de Antígona de Sófocles (Ed. Budé, pág. 19).

Este texto es tradicionalmente citado como uno de los primeros testimonios en
favor del derecho natural. En verdad, el famoso discurso de Antígona no concierne
precisamente al derecho, sino al rito religioso funerario. Por otra parte, Antígona no
apela, contra el decreto de Creonte, al orden natural (fisis) sino expresamente a
Dike y a Zeus, a las leyes religiosas, que son aquí unas leyes no escritas (agrafoi
nomoi) que cada uno lleva en su conciencia. 

Pese a que la interpretación común es errada y que existe ya, en este sentido,
una doctrina tradicional de la ley natural, parece impropio hablar aquí de derecho
natural.

b) Diversos sofistas, según Platón.

Más interesante para nosotros es  la  reacción de ciertos  sofistas que parecen
haber recurrido, según los diálogos de Platón, contra la ley de la ciudad, a la ley de
la naturaleza (fisis).

Ya el sofista Protágoras, apóstol de la justicia (mito de Epimeteo) tiene de ella
una concepción totalmente subjetiva;  la  justicia  es—según este  mito famoso—un
sentimiento inscripto en el  corazón de cada uno;  y Protágoras  se  encargará  de
extraer de allí una serie de consecuencias democráticas.

70

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



En el Georgias, Platón hace intervenir numerosos sofistas o políticos corrompidos
por la sofística (Polus Callides) que denuncian el carácter convencional de la justicia
y le  oponen la ley de la naturaleza que señala el  triunfo del más fuerte,  de los
audaces que no se ven enervados de ningún modo para modificar las tablas de la
moral tradicional. (Ed. Charpentier, págs. 227 a 230.).

En la República, tesis análogas son sostenidas por el sofista Trasímaco; los dos
amigos  de  Platón,  Glaucón  y  Adimanto,  representan  aquí  a  una  juventud
apasionada,  bien  intencionada,  pero  tocada  por  el  nihilismo  de  los  circulos
intelectuales de Atenas. En el discurso de Trasímaco (338c y sigs. Ed. Budé, pág.
17) se leerá una buena descripción de la tendencia más positivista de lo que fue
luego llamado las “fuerzas creativas derecho” y en las palabras de Glaucón (358 e y
sigs.,  pág.  43)  sobre  el  origen  convencional  de  las  ideas  dominantes  sobre  el
derecho. Aquí pueden encontrarse gérmenes de las tesis del contrato social.

I.a misma posición negativa del orden social tradicional, con una apelación a la
naturaleza,  se extrae de diversos textos de la misma época: en Tucídides,  en el
famoso discurso a los Melenses (Historia del Peloponeso V. 85) donde los atenienses
justificaban una agresión contraria al derecho invocando la ley natural.

De este modo, la reflexión crítica ha conducido a los círculos intelectuales, desde
el siglo V, a perder su fe en e nomos, el derecho de Atenas.

3°) La reacción de Sócrates

Se conoce la  enseñanza de  Sócrates  a  través  de  los  escritos  de  Platón y  de
Jenofonte; su misma vida es un testimonio.

Sócrates disiente, como los sofistas, y aún más que los sofistas; su doctrina es
profundamente razonada; la obediencia religiosa por la costumbre ancestral va a
ser sustituida, luego de la crisis sofística, por una filosofía del derecho.

En los Memorables (IV, 4 y sigs.) Jenofonte hace defender la justicia y las leyes
por medio de Sócrates contra los sofistas; Sócrates tiende a referirse aquí más que
a las leyes positivas escritas, a las leyes “no escritas que por ejemplo prohiben el
incesto.

En el Gorgias y en la República, Sócrates rebate las ideas destructoras de sus
adversarios  sofistas  sobre  el  carácter  arbitrario  y convencional  de  las  creencias
sobre la justicia.

71

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Sobre todo, la misma vida de Sócrates, tal como Platón nos la relata y que en
otros  autores  se  ve  confirmada en  sus  grandes  líneas  y  acontecimientos,  es  un
testimonio  de  su  reacción.  Sócrates  es  un  buen  ciudadano,  aunque  discutidor,
respetuoso del orden público, buen soldado y juez íntegro. En la Apología se gloria
de haber sido el ciudadano más útil al bien público, merecedor de ser nutrido en el
Pritaneo por los dineros del Estado. Pero Sócrates se ve acusado y condenado a
beber la cicuta (verificándose así la profecía de Glaucón en la República. “El justo
será crucifícado”; “empalado”, según otras versiones).

En el Critón, Sócrates rehusa evadirse de su prisión, poniendo en práctica su
doctrina de respeto a las instituciones (Critón 11, 12 y sigs. Leer la Prosopopeya de
las leyes).

Pero Sócrates, dialéctico fundamentalmente, no ha dejado un cuerpo de doctrina
su enseñanza es, de algún modo, ambigua. Algunos e sus discípulos (Alcibíades)
parecen seguir las lecciones de Calicles, más que la lección del Critón.

De  entre  las  sectas  filosóficas  surgidas  de  la  escuela  socrática,  muchas  se
dirigieron,  de  hecho,  hacia  un  apoliticismo,  puede  ser  que  disgustados  por  el
fracaso temporal del maestro. Ellas se volcaron hacia la moral puramente privada
(Aristipo, Antístenes) o al escepticismo (megáricos) donde se podía cultivar también
el gnothi seauton.

Sócrates,  por lo tanto,  parece haber protagonizado una reacción en favor del
derecho y por primera vez ha intentado fundar racionalmente (en respuesta a la
crisis escéptica de la sofística) la autoridad de las normas de derecho: es decir en
favor de las leyes del estado o de una justicia superior si bien todavía se distingue
demasiado mal. Sin duda que los dos términos se confunden en esta visión profunda
de las cosas. Aunque extremadamente elogiada por el pensamiento contemporáneo,
esta  doctrina  está  solo  esbozada;  las  relaciones  de  lo  justo  y  la  ley  no  son
claramente dilucidadas.

No  tenemos  una  doctrina  completa  sobre  la  naturaleza,  las  fuentes,  y  el
contenido verdadero del derecho, sino en la obra de Platón y en Aristóteles, que sin
duda fueron los más fieles continuadores de Sócrates.

72

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



FILOSOFIA DEL DERECHO DE PLATON

A- Preliminares.
a) EL HOMBRE

No vamos a repetir los principales acontecimientos de la vida de Platón (427-347
a.C.), ni que fue discípulo de Sócrates y fundador de la Academia, ni hablaremos de
sus viajes a Sicilia. El fue el filósofo de las ideas.

Queremos solamente insistir (porque la palabra filósofo evoca en nuestros días
una actitud bien diferente) el predominio que tuvieron en Platón las preocupaciones
politicas:  “Platón ha llegado efectivamente a la filosofía por la política y para la
política” (Diés).

En su famosa carta VII, hoy tenida por auténtica, Platón cuenta cómo, llamado a
colaborar con el  gobierno de  los  30 tiranos,  dado que pertenecía  a  una familia
influyente se vio desilusionado por aquéllos y por los abusos de la oligarquía. Narra
también la desilusión sufrida con el régimen democrático que condenó a muerte a
Sócrates.

Se  apercibe,  entonces,  que  una  acción  política  directa  es  honestamente
imposible en la misma ciudad de Atenas (cf.: Rep. 1. IX, 592 a y b). Se debe pasar, a
su juicio, por la intermediación de la educación de los futuros ciudadanos de elite.
Ese es el propósito que tiene en mira al fundar la Academia.

No obstante, no abandona la posibilidad de jugar un papel político en una colonia
más abierta a una sana reforma; de allí sus viajes a Siracusa—que deberán todavía
decepcionarlo—y su amistad con Dión de Siracusa.

Su actividad literaria y filosófica queda dirigida hacia la política y el esplendor de
esta preocupación está contenido, sin duda, por los diálogos de la República, obra
de  la  madurez,  y  Las  Leyes,  la  última  obra  de  Platón,  el  legado  último  de  su
pensamiento. Platón llegado a la filosofía para y por la política. (Bibliografía: Dies:
Prefacio a la República de Platón (ed. Budé). Jaeger: Paideia, t. II).

b ) LA OBRA

73

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



La doctrina de Platón forma un todo.
No vamos a examinar aquí especialmente la formación de su teoría de las ideas,

ni del amor (banquete) o de la inmortalidad del alma (Fedón) o el origen del mundo
(Timeo) aunque todo ello tenga relación con lo político.

Nos interesa más directamente el Protágoras, el Gorgias (del cual hemos dicho
algunas palabras a propósito de la teoría del derecho de los sofistas) y sobre todo
estas tres obras principales: la República, el Político y Las Leyes.

1°) La República
La  lectura  de  esta  maravillosa  obra  se  impone  a  todo  estudiante,  antes  que

cualquier otra obra sobre Platón.

En el diálogo, se hace una conversación sobre la Justicia y sobre el derecho (las
dos nociones como veremos son inseparables). De la justicia en el individuo (este es
el punto de partida del diálogo) y enseguida, leído en ‘letras mayúsculas”, en el
Estado.

Platón  describe  allí  la  idea  de  la  ciudad  modelo;  habla  de  sus  principios
constitucionales (el filósofo-rey) de la organización de las clases, especialmente de
aquella de los guardianes (la que pone en comunidad los bienes, las mujeres y los
niños)  y  sobre  todo  respecto  del  sistema  de  educación  y  del  tipo  de  hombre
correspondiente a este régimen ideal.

Pero Platón, además de imaginar lo ideal, es capaz de observar bien la realidad.
A continuación de esta descripción del Estado perfecto que no existe realmente,
viene  la  descripción  de  los  regímenes  imperfectos  y  degradados  (timocracia  -
oligarquía - democracia - tiranía), de las revoluciones que conducen fatalmente de
uno de estos regímenes a otro y los tipos de hombres que le corresponden.

El diálogo se cierra con el mito de Er el panfilio, es decir sobre la evocación de la
idea de inmortalidad del alma, premio supremo de la justicia.

2°)  Tenemos  menos  elementos  para  señalar  en  el  Político,  obra  que  se
considera hoy como una de las ultimas que escribió Platón. 

Es  una  conversación  supuesta  entre  el  “extranjero”  y  “Sócrates  el  joven”,
relativa a la esencia de la ciencia política. Allí vemos analizadas, la función real, la
justicia y el papel de las leyes.

74

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



3°) Las leyes.
Es el testamento de Platón, su última obra, inacabada.

Sobre  una ruta  de  Creta,  en camino hacia  un santuario religioso,  marchan y
conversan tres viajeros: un ateniense, filósofo, que cumple el papel de maestro; un
espartano y un cretense. Este último, precisamente, ha sido encargado de participar
en la fundación de una colonia, a la cual dará sus leyes.

La  discusión  comienza  con  una  disputa  o  diálogo  sobre  el  sentido  y  los
fundamentos de la autoridad y los medios de descubrimiento de buenas leyes. Una
legislación completa, queda imaginada a lo largo del camino.

Allí  se detecta una serie de diferencias respecto al cuadro de la ciudad ideal
mostrado en la República; el comunismo aparece abandonado, como así también la
utópica quimera de confiar el gobierno a los filósofos, exclusivamente.

Esta obra de madurez, posee una tónica más realista.

Los historiadores del derecho antiguo encuentran allí un cúmulo de información
precioso, para el conocimiento de las instituciones de la época.

No obstante,  nosotros  no debemos retener  de  todos  estos  diálogos,  más que
aquello  que hace a  los  principios.  ¿Qué  es  para  Platón la  esencia  del  derecho?
¿Cuáles son sus fuentes de descubrimiento? ¿Qué principios generales determinan
su contenido?

B- La definición del derecho
Se trata aquí del problema más abstracto y más difícil de conceptualizar dentro

de  la  filosofía  del  derecho.  Es  difícil  comprender  que  existan  concepciones
extremadamente  diversas  del  derecho  y  que  las  divergencias  relativas  a  la
definición del derecho no lleguen a tener interés práctico alguno.

No  presumimos  la  existencia  de  una  esencia  del  derecho,  que  la  “ontología
jurídica” se esforzará en reconocer. Si, nos ocupamos por obtener una definición
real de lo que sea el derecho, la empresa no resulta absurda como muchos piensan
hoy.

En  todo  caso,  existen  diferentes  maneras  de  recortar  las  fronteras  del  arte
jurídico en relación a las otras artes o a las otras ciencias (por ejemplo: a la moral, a
la religión, a la economía política, a las ciencias de las costumbres). De ese recorte

75

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



inicial de la actividad jurídica dependen el contenido de la legislación, el modo cómo
se entiende la misión del juez, los programas de enseñanza del derecho.

El  hecho  es  que  esta  delimitación  de  las  fronteras  del  derecho  ha  variado
enormemente en el curso de la historia y no ha dejado de ser móvil.

¿Platón ha tratado precisamente este problema? ¿Busca definir el derecho?

En un pasaje del Político (75) que comentaremos más tarde, nos habla del arte de
los jueces que se ejercita en las ciudades imperfectas donde vivimos (dikastiké)
dando una descripción sumaria.  Pero más ordinariamente trata de la política;  el
tratado  que  lleva  este  nombre  (politicos)  está  consagrado  a  definir  la  ciencia
política.

Allí leemos que la misión del hombre político es el descubrimiento de lo justo,
accesoriamente también de las leyes: dikaion, nomoi.

El estudio de estas dos nociones es el  objeto de los dos grandes tratados: la
República (politeia) y Las Leyes Nosotros no sabríamos traducir esos dos términos
al francés más que con la palabra “droit” (derecho)*. 

Platón trata del orden jurídico, que según él debe retener toda la atención del
hombre político; busca definir su esencia y sus fronteras propias.

Todavía este concepto de Platón resulta bastante extraño a nuestro pensamiento
contemporáneo.  Si  Platón trata  bien el  tema jurídico,  nos  lo presenta como una
noción para nosotros sorprendente. 

1°-- Es evidente ante todo, que para Platón el papel del jurista no es solamente
aplicar o estudiar las leyes existentes, las leyes escritas del Estado. Si el pasaje
citado  más  arriba  del  Político  (75)  relativo  a  la  Dikastiké  de  los  regímenes
degenerados, podría permitir dudas a ese respecto, el conjunto de su obra conspira
en contra de  tal  concepción.  En el  mismo tratado del  Político  (298-299),  Platón
compara los derechos injustos de la Asamblea del Pueblo, como también los de los
tiranos, a las prescripciones médicas provenientes de una asamblea de ignorantes;
no serían éstas, de modo alguno prescripciones médicas.

Por  ello  dirá  ,en  el  tratado  de  Las  Leyes,  en  una  fórmula  que  será
permanentemente repetida, que una ley injusta, una mala ley, no es una ley no es
derecho (Leyes IV, 715v).

*    N. de T.: en español sucede lo mismo.

76

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Platón rebate asimismo con todo vigor la concepción del positivismo jurídico que
define el derecho como el conjunto de normas positivas dadas por el Estado que era
tarea del jurista conocer (como sucedía en las facultades de derecho francesas al
comienzo del siglo XIX) y aplicar.

Su programa de estudios es más vasto; como el médico busca el remedio más
útil, también el jurista se encuentra convocado a buscar la mejor solución.

Estas ideas de Platón no serían de manera alguna compatibles tampoco con las
definiciones del moderno utilitarismo, por las cuales el jurista sería una suerte de
“ingeniero social” (social engeenering Pound) aplicado a proponer leyes; las más
convenientes  a los  deseos de su clientela;  leyes  adecuadas para proponer como
máximas, los placeres de los individuos (Bentham), el poder o el éxito del grupo.

Recordemos aquí el texto del Gorgias. A las artes malsanas, tal como la cocina, la
cosmética o la retórica, que sólo proponen satisfacer los placeres del pueblo Platón
opone las artes auténticas, como la política, que persiguen el bien de los hombres y
de la ciudad.

El fin del derecho no es,  en esta perspectiva,  el  satisfacer necesidades; ni el
enriquecimiento general o individual; ni el orden y la seguridad (solución a la que
nos ha llevado el positivismo jurídico).

La tarea del jurista es perseguir el bien, que es aqui la justicia, lo cual implica un
programa  de  estudios  más  amplio  y  difícil  que  el  que  hoy  nos  proponen  las
opiniones corrientes.

La lengua griega, que no tiene más que una sola palabra (dikaion) para significar
el derecho y lo justo, imponía esta conclusión. Pero todavía es necesario precisar
eso que Platón entendía por la palabra justicia.

2-- Cuando estudiemos el célebre análisis que Aristóteles nos ha legado sobre la
justicia, veremos que para él, la justicia en el sentido más estricto de la palabra
concierne únicamente a las relaciones sociales. La justicia da o distribuye “a cada
uno aquello que le debe devolver”, pero en el interior de un grupo social: la ciudad.

Platón consagra todo el tratado de la República al estudio de la justicia; para él
también, como lo ha dicho en las primeras páginas de la obra, la justicia es esta
virtud que atribuye a cada uno una parte: suum cuique tribuere. Pero la justicia,
según él, se ejerce tanto en el interior del hombre, de un individuo (donde nosotros
vamos  a  leerla  en  “letras  minúsculas”)  como  de  una  ciudad  (“en  letras
mayúsculas”).

77

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



El  diálogo  de  la  República  presenta  este  aspecto  desconcertante  para  los
intérpretes  modernos,  es  decir  no  sólo  se  ocupa  de  lo  político,  sino  que  trata
también sobre la moral individual.

Se abre el diálogo con una discusión sobre que es el individuo justo; nos lleva
enseguida y paralelamente a la pintura de la ciudad justa, y dedica libros enteros al
tratamiento  del  tema  educativo  para  realizar  en  seguida  el  paralelo  entre  las
ciudades degeneradas y los hombres degradados que le corresponden.

Termina con el tratamiento del tema sobre la inmortalidad del alma.

Se mutila el pensamiento de Platón si como lo han hecho muchos intérpretes
contemporáneos,  no  se  retiene  de  la  obra  más  que  sus  elementos  políticos  y
Jurídicos en sentido moderno. El mismo equilibrio interior que constituye la justicia
en el individuo (sumisión o subordinación de los instintos sensibles al corazón y de
éste a la  razón) genera la justicia en la ciudad (subordinación jerárquica de las
clases laboriosas a los guerreros y de estos últimos a los filósofos). Las dos cosas
son indisociables. Porque la ciudad, dice Platón, está hecha de materia humana y no
de piedras y de metal.

El  régimen  constitucional  justo  es  aquel  donde  los  hombres  aceptan  la
subordinación de los sentidos al coraje y a la razón. La oligarquía plutocrática es
consecuencia del predominio en el hombre del apetito sensible.

De allí, el contenido y extensión desconcertante de los programas de legislación
contenidos a la vez en la República y en el tratado de Las Leyes. El fin de las leyes
es la virtud, dice en este último diálogo (y no sólo la guerra o el poder militar y
mucho menos la prosperidad). La legislación tratará, al mismo tiempo que sobre las
sucesiones,  propiedad  y  contratos,  sobre  la  piedad,  las  buenas  costumbres  y  la
educación: gimnasia, música, geometría, dialéctica y espectáculos.

El primer deber del derecho es la educación.
Las fronteras del derecho (dikaion) son de esta manera trazadas. La obligación

del jurista apunta a esta ambiciosa misión. Nosotros no estamos autorizados—por
ello—para tratar con exclusividad, como constituyendo un sector especial, aquello
que concierne solamente a las relaciones sociales.

De allí  que la  definición del  derecho no sea  arbitraria.  Hay para  Platón una
esencia del arte político y del derecho, como la hay del arte del arquitecto o del
zapatero.

Es muy difícil para nosotros comprender una concepción tan extraña a nuestro
uso actual.  Necesita,  por lo tanto,  ser considerada; de allí  puede que saquemos
excelentes razones para repudiar el  totalitarismo resultante de esa confusión de
derecho y moral. Pero puede ser, también, que nuestra concepción más estrecha del

78

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



derecho  como  cosa  concerniente  únicamente  a  las  relaciones  sociales  (lo  cual
implica para los juristas un programa de estudios mucho más restringido) resulte
una  mala  abstracción  y,  a  largo  plazo,  ruinosa.  Puede  ser  que  no  cumpla
acabadamente su fin si el derecho regla las relaciones sociales haciendo abstracción
de los  seres  que componen la  sociedad y aislándose de las  costumbres  y de la
educación.

Montesquieu, Rousseau, Augusto Comte... alguna vez lo han pensado.

En todo caso la noción más amplia y más ambiciosa que Platón desarrolla del
derecho,  me parece  que  es  de  una importancia  inmensa  para  el  historiador  La
reencontraremos por ejemplo en San Agustín y en el derecho de la Alta Edad Media.
Así se vincula indistintamente el derecho a la vida moral privada, a la piedad, a la
virtud, a las intenciones interiores.

Sin  duda  nos  ayudará  también  esta  concepción  en  el  derecho  comparado,  a
comprender las instituciones de ciertos pueblos contemporáneos.

C- Las fuentes del derecho
No menos desconcertantes serán para nosotros las tesis de Platón relativas al

método y a las fuentes de conocimiento del derecho. Es cierto que sobre lo que
principalmente trata Platón es del conocimiento de lo justo, sinónimo de derecho,
tema sobre el cual los juristas de hoy poseen propósitos menos ambiciosos. Pero
Platón no se imita a procurar una amplia doctrina sobre las fuentes del DIKAION;
capaz también de ser realista, ofrece una sabia doctrina sobre las leyes positivas.

1.  FUENTES DEL CONOCIMIENTO DE LO JUSTO

Este es uno de los principales objetos de la República; y más que los resultados
de la investigación de Platón (proyecto de constitución modelo) nos interesan los
procedimientos de esta búsqueda.

Es bien cierto, porque el trabajo del jurista tiene por fin el descubrimiento de lo
justo, que la posición de Platón está alejada del positivismo jurídico al cual nosotros
estamos  habituados.  Platón—lo  hemos  visto—se  burla  de  los  decretos  de  la
asamblea  del  pueblo  (Pol.  298  b  a  299  c)  porque  es  totalmente  extraño  a  las
doctrinas del contrato social, del voluntarismo, del democratismo moderno.

Sólo es derecho, sólo merece igualmente el nombre de ley, lo que ha descubierto
el hombre por arte; no por tanteos experimentales, sino como ha dicho al comienzo
del Político, por una ciencia especulativa, que es la ciencia del Dikaion.

79

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



¿Pero mediante qué método? Se tiene la costumbre de ubicar a Platón entre los
partidarios del derecho natural; término equívoco que en el espíritu de la mayor
parte de los lectores no evoca un método preciso.

Ello parece convenir al método, descripto y recomendado por Platón sólo hasta
cierto punto, no en el sentido más estricto del término.

1°--Es  cierto  que  Platón  nos  invita  a  buscar  lo  justo  por  la  observación  del
mundo, la observación objetiva. Su método de investigación es cósmico (según la
expresión de J. Maritain en “La philosophie morale”), es decir que se alimenta de la
visión del cosmos, del universo exterior a nosotros.

Platón no procede al  modo de Kant,  que pretende sacar  de él  mismo,  de su
propia razón subjetiva, los principios de la justicia (y de este modo termina en un
vernunftsrecht y no en un naturrecht).

Desde este punto de vista, parece fundado hablar a propósito de Platón, de un
derecho natural. El mismo Platón no usa demasiado para calificar su propia doctrina
esta expresión (nomos kata phisin-dikaion phisikon) que sin duda le evocaba las
tesis de los sofistas, de Calicles o de Gorgias, que él repudiaba resueltamente.

No obstante, existe un pasaje en el diálogo de “Las Leyes” (X, 889 y sigs.) donde,
proponiendo reformar contra el materialismo de los sofistas el sentido dado a la
palabra naturaleza, Platón esboza una teoría del derecho extraída de la naturaleza
(phisikon). Hay también diversos ejemplos donde Platón pretende sacar el derecho
de la naturaleza de las cosas. En la Rep. V, 453 y sigs. y Las Leyes L. VII, Platón
defiende  su programa de legislación audazmente  feminista  afirmando que en lo
esencial (razón, corazón, estructura del alma) hombres y mujeres tienen la misma
naturaleza (phisis) como los calvos y los melenudos (Rep. 454).

En el  libro  VIII  de  Las  Leyes  (par.  836  y  sigs.)  Platón  propone  condenar  la
pederastía como cosa “contranatura” invocando aquí el ejemplo de las costumbres
sexuales de los animales. El método de Platón parece partir de la naturaleza, o al
menos de la observación objetiva de los seres, del mundo exterior.

2°-- El tipo de observación del mundo recomendado y practicado por Sócrates en
la República es totalmente diferente al que practican los sabios modernos; no es
para todo “sabio” (en el sentido moderno de la palabra, por ejemplo, el sociólogo)
buscar el descubrimiento de lo Justo. Sólo tiene competencia para esta tarea (y ello
es uno de los axiomas capitales de la República) el filósofo.

Sócrates, que conduce la discusión en la República, es el filósofo por excelencia.
Filósofo será el legislador ideal de la República, como el del diálogo de Las Leyes.

80

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



A lo largo de la República aprehendemos cuáles son las cualidades requeridas
por el filósofo-legislador; lo que es necesario entender por filósofo.

La obra comporta (libros V, VI y VII) un tratado de educación para los futuros
guardianes  destinados  al  reclutamiento  de  los  filósofos;  largos  estudios  de
matemáticas, luego de dialéctica donde el alumno se ejercitará en la prescindencia
de las formas sensibles y cambiantes a fin de elevarse al ser verdadero, a las formas
de las cosas, a las ideas.

Nadie entraba a la escuela de Platón (La Academia) “si no es geómetra” y ello
porque sólo por medio de la geometría, el hombre aprende a elevarse más allá de
las apariencias, hacia las formas inteligibles.

En el  libro VII  de la  República (514 y  sigs.),  ordenado al  mismo objetivo (la
formación de los futuros guardianes de la ciudad) está la famosa alegoría de ·la
caverna. Los prisioneros de la caverna, no ven más que Ias sombras de las cosas.
Pero mediante una dura ascensión por medio de la dialéctica, algunos se evaden de
la  caverna y logran exitosamente percibir  las  cosas verdaderas y el  sol  que las
ilumina (el bien, la justicia, Dios ) .

Logra  de  esta  manera  evadirse  del  mundo  de  las  apariencias  sensibles  que
percibe el  cuerpo,  verdadera cadena de la  inteligencia  (Fedón)  para elevarse  al
mundo de las ideas inteligibles. Este es el método impuesto al hombre político para
el descubrimiento de lo justo. ‘

En Las Leyes, esta doctrina recibe una coloración religiosa. Es al final de un
largo  ascenso  purificativo  y  bajo  la  inspiración  divina  (a  la  cual  la  obra  hace
constantes alusiones) que enamorado del mundo de la ideas el filósofo descubre las
leyes.

Lo justo reside en otro mundo, más verdadero que el nuestro, donde puede ser
que hayamos vivido una vida anterior y a donde nosotros retornaremos (Fedon).

Esto no es sino la apariencia, lo que nos ofrece a primera vista el espectáculo de
la naturaleza de la cual Platon pretende sacar lo justo. Lleva a las ideas a las cuales
nos conduce la observación de la naturaleza pero a condición de que ella no sea más
que un punto de partida y que por un esfuerzo dialéctico nosotros seamos liberados
de ella.

El derecho de Platón es ante todo un derecho ideal que no merece ser calificado
como derecho natural.

DOS CONSIDERACIONES  PARA TERMINAR:

1°) Un papel creciente le es atribuido a las fuentes religiosas, tema sobre el que
han insistido mucho los historiadores actuales de Platón (Schuhl, Festugiere).

81

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Este  elemento  de  la  doctrina  platónica  será  recibido  y  transpuesto  por  el
cristianismo. Por ejemplo la filosofía del derecho de San Agustín deberá mucho a la
de Platón (cuyas obras han tenido un papel importante en su conservación); por otra
parte el neo-platonismo del Bajo Imperio acentuó el carácter místico de la doctrina
de Platón; y sobre todo el rol del éxtasis.

2°-- Con peso también en el ámbito de las fuentes del derecho, bien lejos del
mundo tal cual es, era lógico que esta teoría platónica llevara a un tipo de normas
de derecho muy exigentes, lejanas a las exigencias reales, a una estructura jurídica
fuertemente normativa.

La tesis constitucional del filósofo-gobernante, el comunismo, el feminismo (al
igual que la condenación de la pederastia en Grecia) tienen un sabor utópico. Lo
mismo pasa con los autores que reciben la influencia platónica, en ciertos aspectos
San Agustín; en el siglo XVI Santo Tomás Moro y Campanella serán utopistas.

Pese  a  algunos  reproches  que  podemos  hacer,  como juristas,  a  este  tipo  de
doctrinas sobre las fuentes del derecho, es necesario señalar que las utopías han
cumplido con un rol muy importante en la historia.

El genio de Platón no se satisfizo con esta doctrina, ambiciosa, de las fuentes de
lo justo; también ha reflexionado sobre el hecho de las leyes positivas.

2. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS

Cualquiera que fuera su riqueza e importancia histórica, hasta aquí la doctrina
de Platón sobre las fuentes del dikaión resulta utópica, impracticable.

Ella  se  funda sobre  la  hipótesis  del  filósofo  en el  poder  dotado de  un poder
absoluto, cosa que no acontece.

Por otra parte, sin acceder a la idea pura de la justicia, los juristas han hecho
leyes. ¿Cuál es la enseñanza de Platón relativa a las leyes?

Se enseña ordinariamente que su doctrina ha evolucionado. En el diálogo de la
República, Platón aparecería más hostil a la legislación escrita. Por el contrario, en
los dos diálogos tardíos, el político y sobre todo Las Leyes, más realista, pues habría
reconocido  claramente  su  necesidad  .  No  creemos  que  exista  verdadera
contradicción entre las tesis de estas diferentes obras. Lo cierto es que la doctrina
presenta dos aspectos, necesariamente subrayados; Platón de entrada insiste sobre
la  imperfección de  las  leyes,  enseguida  sobre  su necesidad práctica  en nuestro
mundo tal como es.

82

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



1°--Aspecto critico.

Es  sobre  todo  en  la  República  que  Platón  mostró  los  defectos  de  toda  la
legislación vigente escrita. Esta critica es el corolario de la tesis del filósofo rey; el
filósofo percibe, al termino de una larga ascensión dialéctica, luego de un esfuerzo
prolongado de ascesis y de contemplación mística, el eidos, la idea de justicia. Pero
el  filósofo  es  incapaz  de  comunicar  al  vulgo  el  fruto  de  su  investigación;  de
beneficiar con sus luces a los prisioneros de la caverna. Está obligado a recurrir
para llegar al nivel del pueblo que—en la hipótesis—le está sometido, a mentiras—
así  por  ejemplo,  ficción  de  la  diversidad  de  origen  de  las  almas  (que  serían
formadas ya de oro,  ya de hierro,  ya de barro)  para hacer aceptar a un pueblo
igualitarista la diversidad necesaria de clases sociales—y a ciertas trampas en los
tiros de suerte (por ejemplo: en los matrimonios).

La  justicia  no  es,  de  manera  alguna,  susceptible  de  plasmarse  en  fórmulas
escritas, y toda ley escrita se revela injusta al tiempo de aplicarse

Es  que  el  mundo  de  los  hombres,  al  cual  debe  aplicarse  el  derecho,  es
perpetuamente  móvil  en  tanto  que  la  ley  es  rígida.  Ejemplos:  en  derecho
constitucional  sería  injusto  prever  un régimen estable  pues  depende  lo  que  las
circunstancias aconsejen; un régimen monárquico si la ciudad dispone sólo de un
verdadero filósofo o un régimen aristocrático si numerosos filósofos existen en un
nivel casi igual. En derecho privado, sería injusto prever que el depósito siempre
deba ser restituido, pues puede tratarse del depósito de un arma hecho por un loco
(Rep. I, 332).

Esta doctrina ya será clásica y esos ejemplos serán retomados por Aristóteles y
Santo Tomás. Platón quiere mejor una justicia viva y perfecta del filósofo-rey, dotado
de poderes absolutos. Esta es la tesis de la República pero se reencontrará la misma
doctrina  en el  Político  (292-293).  Platón,  incluso va a  realizar  la  apología  de la
ilegalidad, del golpe de estado contra las leyes, realizado por el dictador (supuesto
que sea filósofo);  puede que tienda aquí a defender a su amigo Dión que había
asesinado al tirano de su ciudad—Siracusa—y obrado contra las leyes de esta polis
(Político 295 a 297).

2°--Necesidad práctica de las leyes

En el mismo diálogo del Político, Platón nos ofrece una nueva clasificación de las
constituciones, que testimonia una profundización notable de su pensamiento.

83

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



A la cabeza queda el tipo de gobierno llamado real, donde el filósofo es rey; es el
régimen perfecto pero sus posibilidades de tener existencia histórica son casi nulas.
Ello porque el filósofo es una especie poco común; el “natural filosófico” se chocaría
en un hombre miembro de una ciudad, ese “natural filosófico” tendría posibilidades
de ser ahogado por la mala educación en uso en esa misma ciudad; más aún, sus
conciudadanos rechazarían probablemente sus servicios.

El mismo Platón no ha creído posible constituir un régimen justo más que en la
hipótesis,  totalmente  excepcional,  de  fundación  de  una  nueva  ciudad,  donde  el
tirano consentiría prestar sus poderes a un filósofo. En esta hipótesis igualmente
persiste el problema, pues el filósofo no es ni inmortal ni omnipresente; por ende no
estará  siempre  en  el  poder.  Su  único  medio  de  acción  duradera  será  hacerse
legislador, y de dejar así a la ciudad -de alguna manera- una constitución escrita, del
mismo modo que un médico deja al enfermo; luego de la visita, sus prescripciones.

Tres  tipos  inferiores  de  gobierno,  los  únicos  históricamente  verdaderos,  son
caracterizados  por  tres  tipos  de  constituciones:  monarquía,  aristocracia  y
democracia. Tres perversiones de esos regímenes son caracterizados por el hecho
de que las Leyes constitucionales son violadas por el poder; así surgen la tiranía, la
oligarquía  y la mala democracia.

También  la  idea  de  legalidad  conquista  un  lugar  importante  en  la  doctrina
política de Platón. Es allí a donde se dirige el esfuerzo para construir una teoría
positiva de las leyes escritas.

3°--  Origen  de las leyes

Las leyes no han de proceder de la voluntad popular; nada más extraño a Platón
que la doctrina del contrato social y el voluntarismo moderno; él tiene por nulos y
sin valor los decretos de la Asamblea del Pueblo (Político 298 y 299; Las Leyes 715
b).

Las leyes vienen de lo alto, ellas proceden del filósofo que—imposibilitado de ser
rey—se hace legislador y dicta cuando es posible, de una vez por todas, conjuntos
completos de leyes, de códigos (Pol. 300c , 301 d).

El las dicta autoritariamente, un poco a la manera de los. oráculos, pues la idea
perfecta de lo justo no puede ser comunicada, guod principi placuit,  legis habet
vigorem.

84

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



De esa manera,  como el  médico de los hombres libres  se toma el  trabajo de
explicarles a éstos un poco el sentido de sus prescripciones (Leyes II, 684 y IV 857)
así.  también  será  bueno  utilizar  la  persuasión  respecto  de  la  elite,  haciendo
preceder a las leyes, cuando sea posible, con un preámbulo.

Los ciudadanos menos cultivados obedecerán la ley por coerción o temor a la
sanción. De esta manera, el pueblo participará, por intermedio de las leyes, de la
justicia del filósofo.

4º - Valor y autoridad de las leyes

También  Platón  recomienda,  en  el  mundo histórico  tal  como es,  una  estricta
obediencia a las leyes.

Sin duda que el mismo filósofo no estará obligado a observarlas; las leyes no son
más que una mala copia de la justicia perfecta, ellas contradicen en muchos casos la
justicia perfecta (Pol. 295-296). Ellas no podrían ligar a su autor: princeps legibus
solutus est.

Pero el pueblo, que de manera alguna ha practicado la filosofía, que no conoce
nada de la justicia si no es por medio de este intermediario que es el filósofo, es
tenido bajo una obediencia rigurosa a la ley. Se supone que las leyes son, al menos,
copia de lo justo y provienen del filósofo; como se ve, hasta esta doctrina un tanto
más realista que las anteriores, guarda un sabor a utopía.

Sin duda que esto no es de manera alguna el régimen perfecto, es el sistema de
las  constituciones  inferiores.  Platón,  ante  ello,  se  sorprende  que  las  ciudades
puedan subsistir, por efecto de alguna causa providencial, reducidas a contentarse
con un sustituto tan mediocre de la verdadera justicia (Polit. 301, 302).

Los  mismos  jueces,  tal  como nosotros  los  conocemos,  dado que  es  menester
recurrir  a  sus  servicios  inferiores,  seguirán  literalmente  el  texto  de  las  leyes
escritas de la ciudad.

Luego de haber  hablado,  tan bien del  dikaion,  que es  el  verdadero derecho,
Platón se resiste a tratar la dikastiké, el arte judicial tal como funciona en nuestras
ciudades corruptas, al menos en algún pasaje del Político (305 b y c; cf. 300 a, b, c).

 Es digno destacar que Platón, que ha partido de tan alto, se queda al fin
de cuentas en una especie de positivismo jurídico un tanto grosero.

Tal es, en efecto, el defecto de esta doctrina tan ambiciosa, tan ideal.

85

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Habiendo querido mirar tan alto, ella cae tan bajo.

El derecho emanado del filósofo exclusivamente—como no existen demasiados
filósofos o si existen no están en el gobierno—termina librado a la dictadura del
príncipe.

Muchos soberanos absolutos, comenzando por los jefes del Imperio romano, han
usurpado, en su provecho, la doctrina platónica.

Podríamos verificar este hecho si examinamos el contenido del derecho ideal de
Platón; él se revela muy elevado, exigente e impracticable.

Comunismo perfecto, con el fin de que sea radicalmente extirpada toda raíz de
egoísmo. Pero, ¿no es en Ia práctica la ausencia de una doctrina de la propiedad, la
puerta abierta a las violencias del más fuerte?

Supresión  de  la  familia  a  fin  de  que  ninguno  tenga  preocupaciones  por
inquietudes privadas, pero ¿no será éste, en la práctica, un caos sexual?

Primado de los sabios, de la clase dedicada a las tareas especulativas, pero ¿al
abrigo de estos bellos principios no se da en la práctica la opresión del pueblo por
las clases más afortunadas?

Se puede aún hacer al sistema jurídico platónico el reproche de ser unilateral, de
no ver más que un solo lado de las cosas; obnubilado por la idea de la armonía
social sacrifica al individuo; por la idea del primado de la especulación, sacrifica a
las clases laboriosas.

Puede ser aquí, que nuestra crítica toque las razones del error, es decir la teoría
platónica del conocimiento, la filosofía de las ideas generadoras de abstracciones
falsas.

La doctrina del derecho de Platón es de una extrema importancia en la historia
del derecho; representativa de una tendencia permanente del espíritu humano, ella
es la razón y la raíz de muchas doctrinas revolucionarias, utopistas; de todas las
doctrinas  surgidas de las  fuertes  exigencias  de lo  ideal  (y  especialmente  de las
doctrinas aristocráticas).

En cuanto a nosotros, preferimos la doctrina de Aristóteles.

86

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



APENDICE III

LOS PRINCIPIOS DEL DERECHO ROMANO*

 

Siendo  tradicionalmente  más  juristas  que  historiadores,  los  romanistas,  por
mucho tiempo, han dejado en la oscuridad los principios del derecho romano.

Hasta  una  época  reciente,  sólo  parecían  interesados  en  las  soluciones  (por
ejemplo  aquellas  que  versaban  sobre  las  obligaciones  del  vendedor  o  las
condiciones de existencia  del  furtum, etc.).  Ellos  no tenían ningún escrúpulo de
transponerlas  (a  estas  soluciones),  de  plasmarlas,  en  la  forma  propia  del
pensamiento  contemporáneo;  aspecto  que  no  podía  realizarse  sin  violar  esas
soluciones.

Así nuestros manuales (Monier, págs. 49, 73, etc.) continuamente presentaban a
las  leyes  (leges)  como  la  fuente  fundamental  del  derecho  romano  de  la  época
clásica,  exactamente  igual  a  lo  que  corresponde  a  nuestra  teoría  actual  de  las
fuentes  del  derecho;  de manera alguna coincidente con las  concepciones de los
contemporáneos de Cicerón, de Augusto o de Trajano.

Existe hoy, por ello, gran interés en conocer la filosofía de los juristas romanos,
porque sólo ella nos permite rehacer el tenor auténtico de sus soluciones y también
conocer  las  razones  profundas  de  la  fortuna  del  derecho  romano  en  el  mundo
moderno.  (Si  el  derecho  romano  nos  importa  no  es  para  que  figure  en  los
“programas”  de  estudio,  sino  porque  él  es  el  derecho  del  mundo  occidental
moderno.)

Sobre esta cuestión os recomiendo especialmente el libro de Schulz (Prinzipien
des romischen Rechts, 1934, traducido al inglés) y en Francia los trabajos de Senn
(De la justice et du droit, 1927; Les origines de la notion de jurisprudence, 1923-- y

* Extraído de: “La formation de la pensée juridique moderne”, citado. Traducción:
C. R. S

87

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



diversos artículos) que han tenido el mérito de remontarse a las fuentes: la filosofía
de los griegos.

La cultura romana del período llamado clásico, es sobre todo la cultura griega,
como en nuestros días la cultura de la elite senegalesa es la cultura europea.

Graecia capta ;erum victorem coepit. O por lo menos, la filosofía de los  romanos
es la de Grecia.

Muchas de las obras griegas han sido traducidas al latín; sobre todo las nociones
de uso común cuyas definiciones resultan del esfuerzo filosófico griego (como, por
ejemplo: las de derecho natural, equidad, ley en sentido amplio). Todo ello pasará a
Roma por el canal de la gramática y de la retórica.

Ciertas influencias de algunas doctrinas filosóficas sobre los juristas, no deben
imaginarse a modo de una copia literal; las exigencias de la práctica se oponen a
que el  jurista  se cierre  dentro de  los  cuadros estrictos  de  un sistema filosófico
particular.  Los  juristas  se  inspiran  libremente  en  las  filosofías,  pero  no  de  una
manera escolar o realizando de ellas una aplicación consciente.

La ciencia jurídica romana en cuanto a los principios, nos parece ser un producto
de la cultura griega.

Pero  los  romanos  han  recibido  simultáneamente  la  influencia  de  diversas
escuelas: el estoicismo, en el cual fue instruido Cicerón de manera especial, y al
cual  adhirieron un buen número de jurisconsultos  clásicos,  razón por la que ha
dejado  sobré  el  derecho  romano  una  huella  muy  grande;  y  el  platonismo  que
tampoco fue totalmente ajeno en lo que respecta a la influencia sobre el derecho
romano. Pero a nuestro parecer, es la doctrina de Aristóteles la que al comienzo del
período clásico dio al derecho sus principios constitutivos y su valor excepcional.

II

a)El estoicismo

La  falta  de  lugar  nos  impide  tratar  la  filosofía  estoica  Se  encontrarán  las
indicaciones y una nota bibliográfica en nuestra obra Lecons ( 1ra edición, pág. 29 y
134 y sigs.; 2º edición, pág. 26).

88

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



El estoicismo es, a decir verdad, una doctrina moral más que política o jurídica.
Los fundadores del estoicismo no tenían de manera alguna en vista la división de
intereses en una ciudad, aspecto que es el eje del derecho, porque según su manera
de ver, el sabio se desinteresa de la ciudad y de sus convenciones.

La ley natural estoica, que es la razón universal que impera sobre el mundo y la
historia, o la parte de esa razón que se encuentra diseminada en la conciencia de
cada hombre, no tiene otro contenido que moral. Ella es imprecisa; ordena sobre
todo  una  actitud  mental  de  aceptación  del  destino  y  no  versa  sobre  actos
determinados. Ella es por otra parte, fuertemente exigente, hecha en su origen para
el sabio, retirado espiritualmente del mundo y del común de los hombres.

Es cierto que en la época romana, los maestros estoicos de los cuales Cicerón
captará la doctrina de su libro “De officiis’:  han practicado la casuística y dado
listas de deberes más concretos y más accesibles: deber de respetar a cada hombre
—aun al esclavo--, la razón, la humanidad, la sinceridad, el respeto de la palabra
dada, el respeto a los dioses y la piedad en las relaciones familiares. Pero todo esto
concierne  sobre  todo  a  las  disposiciones  interiores  más  que  a  las  actividades
externas y ello es todavía demasiado ideal. ..

Esta moral, debía afectar muy fuertemente el contenido del derecho romano en
la época clásica: el humanismo estoico, que subraya la dignidad superior de cada
ser humano deberá, más tarde, inspirar a los moralistas del cristianismo y sobre
todo jugar un gran papel  en la  filosofía  moral  y jurídica moderna. Entrañaba la
dulcificación de la condición del esclavo y del peregrino. De la misma manera, los
progresos  del  consensualismo  (cf.  los  estudios  de  Magdelain)  en  el  tiempo  de
Cicerón están en relación directa con el precepto estoico de la sinceridad, como lo
testimonia ampliamente el De officiis, etc...

También se produce en Roma una cierta contaminación de la teoría general del
derecho y de sus fuentes por la filosofía moral de los estoicos. Es, por ejemplo, en
su  tratado  sobre  la  República—materia  relativa  al  derecho,  en  principio—que
Cicerón ha ubicado su definición sobre la ley natural y ella es totalmente estoica:
“Est quidem vera lex, recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes, constans,
sempiterna; quae vocet ad officium jubendo, vetando a fraude deterreat...”. Hay una
ley verdadera,  que es  la  razón recta  acorde con la  naturaleza,  repartida  en las
conciencias de cada ser humano, constante, eterna. Por sus mandatos ella llama a
cumplir sus deberes, aleja del mal por su prohibiciones, etc...

Igualmente,  ciertas  definiciones  romanas  del  derecho  natural,  que  hemos
conservado en el  Digesto  o en las  Institutas  de  Gayo.  tienen una raíz  estoica y
llevarán a  reducir  la  importancia  práctica  del  derecho natural.  El  estoicismo es
respetuoso de la providencia racional que gobierna los cambios de la historia; pero
le repugna postular instituciones permanentes.

89

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



Es necesario admitir que la mayor parte de las instituciones jurídicas proceden
de  una fuente  histórica  (jus  gentium- jus  civile)  y  no sería,  en  sentido  estricto,
derecho natural (D. I, 1, 5).

Del  mismo modo,  parece que procede de una fuente  estoica  la  definición de
Ulpiano  (D.  I,  1,  3)  que  por  derecho  natural  entiende  las  relaciones  jurídicas
comunes a todos los seres animados (quod natura omnia animalia docuit). Pero este
derecho  no  concierne  a  las  relaciones  especialmente  humanas  (cf.  sobre  estos
puntos nuestras Leçons, 1º ed., pág. 142 y sigs.).

El estoicismo, sobre todo, había hecho cambiar a los juristas romanos el método
del derecho natural. El los invita a hacer mas caso del texto positivo, histórico, al
mismo tiempo que a la razón subjetiva del hombre y al razonamiento deductivo.

Esta filosofía dejó ciertamente su sello sobre el método de interpretación lógica
de los jurisconsultos, pero de ninguna manera ello significa que fue a partir de allí
que fueron puestos los fundamentos de la ciencia jurídica romana. 

b)El platonismo

Hay también en  el  derecho  romano,  rastros  de  la  influencia  de  Platón  y  del
platonismo. Cicerón se inspira en la República y las Leyes.

Sobre todo, a partir del siglo III D.C., la influencia de Platón es superior a la de
Aristóteles y a la de los estoicos.  Ya hemos señalado dos adagios (quod principi
placuit  legis  habet  vigorem—princeps  legibus  solutus  est—supra  pág.  174)  que
pueden ser debidos a la fuente platónica. 

A fin del siglo III, aparece el neoplatonismo con Plotino, Porfirio, Jámblico, Proclo
y sobre todo ciertos padres de la Iglesia cristiana (como San Agustín) que tomaron
esta  línea  filosófica.  Ellos  plasmaron  en  los  espíritus,  una  visión  jerárquica  del
mundo,  que  procede  totalmente  de  lo  uno por  grados  descendentes,  lo  cual  da
sentido a un derecho autoritario y de matriz legislativa.

Será  el  tiempo en que las  constituciones imperiales  sean la  única  fuente  del
derecho.

Pero no es en el Bajo Imperio, ni en los siglos II y III D.C. que el derecho romano
recibió sus fundamentos. Estas no son sino transformaciones tardías y superficiales
de un sistema ya constituido en la forma clásica.

90

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



III
Creo que es necesario situar el momento de la invención del derecho romano

como sistema científico, alrededor de la época ciceroniana.

En este momento, la influencia de Aristóteles es grande; Polibio ha transmitido
las grandes tesis  de su Política,  Cicerón tradujo los Tópicos dedicados al  jurista
Trebacio. Las escuelas de retórica retoman nociones aristotélicas, de equidad, de
ley, de derecho natural. Igualmente, las sectas estoicas parecen haber vehiculizado
esta doctrina del derecho.

Pero los intelectuales romanos, estaban llevados hacia el eclecticismo. Ellos se
instruían sobre un poco de todo, según las materias.

Sólo Aristóteles, como vimos, había analizado realmente el derecho y sus fuentes.

a) La definición del derecho.

La obra más arriba mencionada de Schulz, reconoce el mérito a los fundadores
de la ciencia jurídica romana, de haber colocado aparte el estudio de las relaciones
sociales objetivas, dejando, en principio, de lado en su investigación por ejemplo, el
valor moral de las intenciones, logrando también separar el derecho privado del
derecho público. Isolierung.

Me parece que el derecho romano debe esta cualidad esencial de manera más o
menos indirecta a los análisis de Aristóteles.

Los juristas romanos conocían y han puesto de relieve la definición de la justicia
y  su  objeto  específico  explicitado  por  Aristóteles:  la  justicia  es  esa  virtud  cuyo
objeto propio es atribuir a cada uno la parte que le corresponde: fus suum cuique
trlbuere  (poco importa  que la  fórmula  de  Ulpiano—D.  I,  1,  1~ esté  cargada de
algunas adiciones estoicas). Ellos han aceptado la doctrina que el derecho deriva de
la justicia (D. 1, 1, 1), que la jurisprudencia es la ciencia de lo justo y de lo injusto—
jiusti atque injusti scientia D 1, 1, 10).--. Ellos ponen seguramente de relieve, como
lo  hemos  dicho  (supra  pág.  21  )  la  distinción  de  dos  justicias:  distributiva  y
conmutativa.

Parecen estar en plena posesión de una filosofía que distingue lo justo de “lo
honesto” (D. 50, 17, 144). Si aceptan hacer un lugar a las nociones morales estoicas
de  “pietas”,  de  “bonafides”  o  de  “humaniitas”  lo  es  a  título  subsidiario.  Saben
mantener,  en  buena  medida.  fuera  de  la  ciencia  del  derecho  las  relaciones

91

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



intrafamiliares, queriendo mantenerse por su parte, en el dikaion politikon (supra
pág. 23).

Estimo que tocamos aquí uno de los caracteres específicos del derecho romano,
una de las principales razones de su fortuna en la historia.

Otras  civilizaciones  organizan su orden social  confundiendo derecho y moral,
mezclando en el mismo arte las prescripciones relativas a la religión, a las buenas
intenciones  morales,  a  la  educación  y  la  estricta  definición  de  las  relaciones
sociales.

Esta era la tendencia de Platón en la República. tal era el caso del derecho judío,
tal será el de la sociedad de la Alta Edad Media, inspirada por el agustinismo.

Sólo el  derecho romano (que nosotros hemos adoptado) ha sido la excepción,
porque  los  juristas  del  comienzo  de  la  época  clásica,  a  los  cuales  remonta  la
iniciativa de constituirlo como ciencia, han dado a esta ciencia fronteras precisas,
discerniendo su autonomía; y ello gracias a Aristóteles.

c) Las fuentes del derecho

La  fuente  primera  del  derecho,  según  las  exposiciones  que  nos  ofrecen  los
autores  romanos,  de  acuerdo  a  los  manuales  modernos,  no  es  la  ley,  sino  la
naturaleza (Gayo I, l-D. I, 1).

Y el derecho clásico es sobre todo la obra de la doctrina que busca lo justo según
la naturaleza. Más precisamente, el resultado del trabajo de los jurisprudentes; esta
palabra bien podría ser una traducción de Aristóteles.

En cuanto a los textos legislativos, ley en sentido estricto, edicto del pretor o de
otros  magistrados,  senado  consultos—no  jerarquizados  conforme  a  la  doctrina
aristotélica—ellos, por largo tiempo, no han sido provistos de sanciones precisas
(determinaciones) en el marco de lo justo natural según la misma filosofía.

El  “método  de  interpretación”—o  mejor  de  elaboración  del  derecho—de  los
juristas clásicos, en cuanto a lo esencial, es conforme a la enseñanza de Aristóteles:
recurso a los textos emanados sea de la tradición jurisprudencial (jus civile), sea del
pretor, de los comicios o del Senado. Y también tiene lugar, la corrección del texto
en nombre de la equidad. Todo ello es noción aristotélica.

Libre  investigación  dialéctica,  confrontación  de  las  opiniones  de  los  grandes
juristas y de las escuelas de jurisprudencia; atención a las circunstancias, uso de la

92

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



casuística  (quaestiones   casus);  investigación  de  las  normas  que  manifiestan  la
justicia y la coherencia de las soluciones, pero desconfianza respecto de las normas
que jamás contienen lo justo y no deben ser tomadas como el derecho.

No creemos poder sacar el derecho de la norma, pero a partir de lo justo que
existe (que está en las cosas, derecho natural) ensayamos construir normas: Ius non
a regula sumattur, sed ex jure, quod est, regula fiat D. 50, 17. 1).

No se trata de que la lógica estoica, más deductivista, no haya contribuido a la
formación lógica de los juristas romanos. Pero lo principal viene de la dialéctica de
Aristóteles.

En una conferencia  pronunciada la semana última en el  Instituto de Derecho
Romano,  el  gran  romanista  Max Kaser  denunciaba la  imagen tramposa  que  los
modernos—desde el siglo XVII—nos han dado del derecho romano, colocando las
soluciones de los jurisconsultos clásicos en la misma forma del derecho moderno,
axiomático,  deducido de  leyes,  preocupado sobre  todo por  la  coherencia,  por la
uniformidad.

Los  juristas  romanos  no  se  preocupaban por  contradecirse,  ellos  discutían  y
adaptaban  las  soluciones  a  las  circunstancias;  su  arte  era  búsqueda  incesante,
tanteo incesante.

En el mismo sentido el romanista italiano R. Orestano ha mostrado que la falsa
creencia sobre un derecho romano uniforme (como ha podido ser el derecho francés
a  partir  del  Código  Civil)  se  ha  fundado  en  el  siglo  XIX—“el  cofre  de  las
interpolaciones”-- (Diritto Romano en Nov. Dig. It., 1960).

Se  podrían  recordar  también  las  observaciones  de  Viehweg  en  Toptk  und
jurisprudenz (1953).

Todo ello no debe sorprender, especialmente a quienes han estudiado la filosofía
griega clásica del derecho y de la política, y en la cual los juristas romanos han sido
educados. Si se compara en grandes líneas el derecho romano con los otros grandes
sistemas jurídicos, aquél parece surgir en la historia como aplicación de la doctrina
aristotélica.

Es por ello que la suerte misma del derecho romano está en juego, desde el
neoplatonismo o las nuevas visiones del mundo judeo-cristiano a las que adhiere
San Agustín, cuando nuevas filosofías han suplantado a la de Aristóteles.

Y el renacimiento del derecho romano en la Europa moderna a partir del siglo
XIII estará ligado al renacimiento de Aristóteles.*

* * La  falta  de  lugar  nos  impide  reproducir  aquí  el  estudio  de  las  concepciones  judía  (en  el
Deuteronomio, sobre todo) y cristiana del derecho, que han sido expuestas en el curso.

93

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024



 

N. del T.: dichas notas, desarrolladas y ordenadas han sido publicadas en el tomo
III de esta misma colección.).-

N. del T.: dichas notas, desarrolladas y ordenadas han sido publicadas en el tomo III de esta misma
colección.).-

94

Downloaded by Diego Poole (diego.poole@gmail.com)

lOMoARcPSD|60083024


	Traducción: C. R. S.
	Prólogo.-
	LA FILOSOFIA DEL DERECHO DE ARISTÓTELES
	I.- Preliminares.-
	
	II. La Definición del Derecho
	Por ejemplo:
	III. Las fuentes del derecho
	A.- Los principios.-

	B- APLICACIONES
	A.- SOBRE LA NECESIDAD DE LAS LEYES
	La imperfección de la ciencia del derecho natural.
	Razones de ser de las leyes


	B.-GÉNESIS DE LA REGLA DE DERECHO
	C- VALOR Y AUTORIDAD DE LAS LEYES POSITIVAS
	La fuerza obligatoria de las leyes.-
	Límites a la autoridad de las leyes
	La teoría de la equidad

	IV.-CONCLUSION
	LA DOCTRINA DEL DERECHO DE SANTO TOMAS
	I.—INTRODUCCION
	II. DOCTRINA DEL DERECHO NATURAL

	Acerca de la insuficiencia del derecho natural.
	III. TEORIA DE LAS LEYES POSITIVAS
	IV.—LOS APORTES DE LA FE CRISTIANA
	A—Los principios: la teoría general del conocimiento
	El conocimiento de la justicia

	B - Las aplicaciones

	V.- CONCLUSION
	APENDICE I

	I.-INTRODUCCION
	II.—LA LEY NUEVA
	III—LA LEY ANTIGUA
	IV.—LAS FUENTES PROFANAS DEL DERECHO: ejemplo, la propiedad
	V. – CONCLUSION
	APENDICE II
	PRECEDENTES DE LA ANTIGÜEDAD GRIEGA
	I.—LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA DEL DERECHO GRIEGA


	Dos ejemplos de estas disociaciones:
	FILOSOFIA DEL DERECHO DE PLATON
	B- La definición del derecho
	C- Las fuentes del derecho


	Dos consideraciones para terminar:
	APENDICE III
	LOS PRINCIPIOS DEL DERECHO ROMANO
	II
	a) El estoicismo
	III


